



# شرح الآسماء الحسنی

مؤلف

سید ابو محمد بدیع الدین شاہ الرشادی



کتب علوانی برائے دنوت وارشاوی - ریاض

رقم: ۰۲۱-۹۷۱۰۸۸ / ۰۳۰۰۲۳۳۰۰ - ۰۲۱

شرح

# اسماء الله الحسنى

تأليف

سيد ابو محمد بیبع الدین شاہ الراشدی

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالسلفي، ١٤٢٨هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الراشدي ، سيد أبو محمد

شرح أسماء الله الحسنى، باللغة الأردوية. / سيد أبو محمد الراشدي. -

الرياض، ١٤٢٨هـ

١٠٢ ص : ١٤٢١ سم

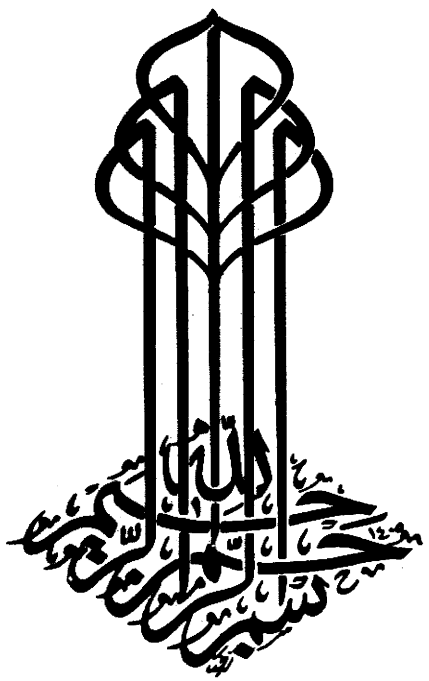
ردمك: 9960-9808-8-X

١- الأسماء والصفات آ- العنوان

١٤٢٨/٣٣٢٥ ديوبي ٢٤١

رقم الإيداع: ١٤٢٨/٣٣٢٥

ردمك: 9960-9808-8-X



## فہرست

| نمبر شمار | مقدمات                                                                                                | صفہ نمبر |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 1         | پیش لفظ                                                                                               | 12       |
| 2         | مقدمہ                                                                                                 | 13       |
| 3         | مقدمہ مصنف                                                                                            | 26       |
| 4         | اللہ                                                                                                  | 31       |
| 5         | فصل۔ لفظ ”اللہ“ کے استقاق کے بارے میں تحقیق                                                           | 31       |
| 6         | فصل۔ لفظ ”اللہ“ اسم اعظم ہے۔                                                                          | 36       |
| 7         | فائدہ نمبر 1۔ اکیلے لفظ اللہ کا ذکر کرنا غلط ہے۔                                                      | 39       |
| 8         | فائدہ نمبر 2۔ لفظ اللہ اسی ذاتی ہے اس کا کوئی مترادف نہیں<br>نیز لفظ خدا اور (کاظ) God کے متعلق تحقیق | 43       |
| 9         | فائدہ نمبر 3۔ لفظ ”اللہ“ تمام اسماء الحسنی کے معنی پر دلالت<br>کرتا ہے۔                               | 49       |
| 10        | 3- الرحمن - الرحيم -                                                                                  | 49       |
| 11        | شرائع - رحمت کے معنی                                                                                  | 51       |
| 12        | فصل۔ لفظ الرحمن کے اتحقاق کے متعلق وضاحت                                                              | 52       |
| 13        | فصل۔ الرحمن اور الرحيم میں فرق اور خوبی                                                               | 53       |
| 14        | فصل۔ ہر سورہ کے شروع میں بسم اللہ الرحمن الرحيم کے<br>ذکر کرنے کی وجہ                                 | 60       |
| 15        | امن۔ حفاظت کا سبب رحمت                                                                                | 62       |

|    |                                                                    |    |
|----|--------------------------------------------------------------------|----|
| 63 | نقصان اور خسارہ سے بچنے کا سبب رحمت                                | 16 |
| 63 | نزول قرآن کا سبب رحمت                                              | 17 |
| 63 | سواریوں کا انتظام بہ سبب رحمت                                      | 18 |
| 64 | توبہ کی توفیق دینا اور قبول کرنا                                   | 19 |
| 64 | اسلام پر ثابت قدم رکھنا                                            | 20 |
| 64 | نفس کی سرکشی سے بچنا                                               | 21 |
| 65 | رہنمائی کرنا اور اندر ہیرے سے روشنی میں لانا                       | 22 |
| 65 | رسول اللہ ﷺ کا اس امت کی طرف مبعوث ہونا                            | 23 |
| 65 | خود رسول اللہ ﷺ کا ثابت قدم رہنا                                   | 24 |
| 66 | بارش کا بر سانا                                                    | 25 |
| 65 | کشیوں کا منزل مقصود تک سلامتی سے بچنا                              | 26 |
| 66 | اختلاف اور فرقہ بندی سے بچنا                                       | 27 |
| 67 | دنیا اور آخرت میں بھلاکیوں کا لکھا جانا                            | 28 |
| 67 | شیطان کی بیروی سے بچنا                                             | 29 |
| 67 | عذاب میں جلدی نہ کرنا                                              | 30 |
| 68 | بھول چوک کو گناہ شمارہ کرنا                                        | 31 |
| 68 | آزاد عورتوں سے نکاح مشکل ہونے کی صورت میں لوٹدیوں سے نکاح کارواہوں | 32 |
| 69 | ترکیہ نفس اور پاکیزگی اختیار کرنا                                  | 33 |
| 69 | شگنی سے کشادگی (وست) کرنا                                          | 34 |

|    |                                            |    |
|----|--------------------------------------------|----|
| 69 | قصاص کے احکام                              | 35 |
| 69 | صالح بندوں میں داخل کرنا                   | 36 |
| 70 | عذاب قیامت کی برائیوں سے بچانا             | 37 |
| 70 | قیامت کے روزِ مؤمنوں کے چہروں کا روشن ہونا | 38 |
| 70 | رات کو آرام کیلئے اور دن کو معاف کیلئے     | 39 |
| 71 | پوری کائنات کا ہر منظر رحمت ہی رحمت ہے     | 40 |
| 74 | الْمُلِكُ (بادشاہ)                         | 41 |
| 74 | الْقَدُوسُ (پاک)                           | 42 |
| 74 | السَّلَامُ (سلامتی والا)                   | 43 |
| 75 | الْمُؤْمِنُ (اسن دینے والا)                | 44 |
| 75 | الْمَهِيْمِنُ (نگران اور حافظ)             | 45 |
| 75 | الْغَزِيرُ (غالب)                          | 46 |
| 76 | الْجَيْرُ (ملانے والا)                     | 47 |
| 76 | الْمُتَكَبِّرُ (برائی کرنے والا)           | 48 |
| 76 | الْخَالِقُ (اندازہ کرنے والا)              | 49 |
| 77 | الْبَارِيُ (پیدا کرنے والا)                | 50 |
| 77 | الْمَصَوِّرُ (صورت عطا کرنے والا)          | 51 |
| 77 | الْفَقَارُ (ڈھانپنے والا)                  | 52 |
| 77 | الْقَهَّارُ (زبردست)                       | 53 |
| 78 | الْوَهَابُ (بہت زیادہ دینے والا)           | 54 |

|    |                                    |    |
|----|------------------------------------|----|
| 78 | الرَّزِيقُ (رزق دینے والا)         | 55 |
| 79 | الْفَتَاحُ (کھولنے والا)           | 56 |
| 79 | الْعَلِيمُ (جانے والا)             | 57 |
| 80 | الْقَابِضُ الْبَاسِطُ              | 58 |
| 80 | الْخَالِصُ . أَرْوَافُعُ           | 59 |
| 81 | الْمَعْزُ (عزت دینے والا)          | 60 |
| 81 | الْمُدْلُلُ (خوار کرنے والا)       | 61 |
| 82 | الْسَّمِيعُ (سمنے والا)            | 62 |
| 82 | الْبَصِيرُ (دیکھنے والا)           | 63 |
| 82 | الْحَكْمُ (حاکم یا فصلہ دینے والا) | 64 |
| 82 | الْعَدْلُ (اصاف کرنے والا)         | 65 |
| 83 | الْلَطِيفُ (زی کرنے والا)          | 66 |
| 83 | الْخَبِيرُ (خبردار)                | 67 |
| 84 | الْحَلِيمُ (بردبار)                | 68 |
| 84 | الْعَظِيمُ (سب سے بڑا)             | 69 |
| 84 | الْغَفُورُ (مجشے والا)             | 70 |
| 84 | الشَّكُورُ                         | 71 |
| 84 | الْعَلِيُّ (بلند)                  | 72 |
| 85 | الْكَبِيرُ (سب سے بڑا)             | 73 |
| 85 | الْحَفِيظُ (سنبھالنے والا)         | 74 |

|    |                                       |    |
|----|---------------------------------------|----|
| 85 | المُقِيتُ (روزی دینے والا)            | 75 |
| 85 | الْحَسِيبُ (کافی ہونے والا)           | 76 |
| 85 | الْجَلِيلُ (بزرگ والا)                | 77 |
| 86 | الْكَرِيمُ (بڑا بزرگ اور حنی)         | 78 |
| 86 | الْرَّفِيقُ (تمہان)                   | 79 |
| 86 | الْمُجِيبُ (دعا قبول کرنے والا)       | 80 |
| 86 | الْوَاسِعُ (کشادہ و وسیع)             | 81 |
| 87 | الْحَكِيمُ (دانادینا)                 | 82 |
| 87 | الْوَدُودُ (دوست۔ بھلائی چاہنے والا)  | 83 |
| 87 | الْمَجِيدُ (بڑی شان والا)             | 84 |
| 87 | الْبَاعِثُ (اٹھانے والا)              | 85 |
| 88 | الْشَّهِيدُ (گواہ)                    | 86 |
| 88 | الْحَقُّ (صحی اور ثابت)               | 87 |
| 88 | الْوَكِيلُ (کار ساز)                  | 88 |
| 88 | الْقُوَى (طاقت ور)                    | 89 |
| 88 | الْمَتِينُ (زبردست قوت والا)          | 90 |
| 89 | الْوَلِيُّ (دوست۔ مد و گار)           | 91 |
| 89 | الْحَمِيدُ (تعریف کیا گیا)            | 92 |
| 89 | الْمَخْصُى (گنتی کرنے والا)           | 93 |
| 89 | الْمُبِدِئُ (پہلے پہل پیدا کرنے والا) | 94 |

|    |                                      |     |
|----|--------------------------------------|-----|
| 89 | الْمُعِيدُ (دوبارہ پیدا کرنے والا)   | 95  |
| 89 | الْمُحْسِي (زندہ کرنے والا)          | 96  |
| 90 | الْمُبِيْث (مارنے والا)              | 97  |
| 90 | الْحَيُّ (سدازندہ رہنے والا)         | 98  |
| 90 | الْقَيْوُمُ (بیشہ قائم)              | 99  |
| 90 | الْوَاحِدُ (پانے والا)               | 100 |
| 90 | الْمَاجِدُ (بڑے شرف والا)            | 101 |
| 91 | الْوَاحِدُ (کیتا و یگانہ، اکیلا)     | 102 |
| 91 | الصَّمَدُ (بے نیاز، داتا)            | 103 |
| 91 | الْفَقَادُرُ (قدرت رکھنے والا)       | 104 |
| 91 | الْمُقْتَدِرُ (کامل قدرت رکھنے والا) | 105 |
| 92 | الْمُقْتَمُ . الْمُؤْخِرُ            | 106 |
| 92 | الْأَوَّلُ . وَالْآخِرُ              | 107 |
| 92 | الظَّاهِرُ (سب سے ظاہر)              | 108 |
| 93 | الْبَاطِنُ (سب سے پوشیدہ)            | 109 |
| 93 | الْوَالِيُّ (مالک)                   | 110 |
| 93 | الْمُعَالِيُّ (انتہائی بلند)         | 111 |
| 94 | الْبُرُّ (نیکی و بھلائی کرنے والا)   | 112 |
| 94 | الْئَوَابُ (توبہ قبول کرنے والا)     | 113 |
| 94 | الْمُسْتَقِيمُ (بدل لینے والا)       | 114 |

|     |                                              |      |
|-----|----------------------------------------------|------|
| 94  | الْعَفْوُ (درگزر کرنے والا)                  | 115  |
| 95  | الرَّءُوفُ (شفقت کرنے والا)                  | 116  |
| 95  | مَالِكُ الْمُلْكَ (سلطنت پادشاہت کا مالک)    | 117  |
| 95  | ذُو الْجَلَلِ وَالْكَرَامِ                   | 118  |
| 96  | الْمُفْسِطُ (انصاف کرنے والا)                | 119- |
| 96  | الْجَامِعُ (جمع کرنے والا)                   | 120  |
| 97  | الْغَنِيُّ (بے پرواہ)                        | 121  |
| 97  | الْمُغْنِيُّ (بے پرواہ کرنے والا)            | 122  |
| 97  | الْمَاعِنُ (روکنے والا)                      | 123  |
| 97  | الصَّارُ الْنَّافِعُ                         | 124  |
| 98  | النُّورُ (روشن)                              | 125  |
| 98  | الْبَيْنَ (بے مثال)                          | 126  |
| 98  | الْهَادِي (راستہ بلانے والا)                 | 127  |
| 98  | الْبَاقِيُّ (باقی رہنے والا)                 | 128  |
| 98  | الْوَارِثُ (حقیقی وارث ہونے والا)            | 129  |
| 99  | الرَّشِيدُ (سیدھی راہ والا)                  | 130  |
| 99  | الصَّبُورُ (مرکرنے والا)                     | 131  |
| 100 | فائدہ : کیا اسماء الحسنی 99 سے زائد بھی ہیں؟ | 132  |

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## پیش لفظ

اللہ تعالیٰ نے اس زمین پر انسانیت کی ہدایت و رہنمائی کے لئے انبیاء کرام علیہم السلام مبعوث فرمائے جنہوں نے اپنی زندگیاں اس مقصد کے حصول میں صرف کر دیں کہ توحید کی آواز عام ہو جائے اور انسانیت دنیا و آخرت میں سرخرو ہو۔ انبیاء کرام علیہم السلام کی اس تبلیغ کے بعد یہ فرض منصبی علماء کرام کے کمزور شنازوں پر آیا، جنہوں نے حتی المقدور اس دین میں کی خدمت کی ہے اور تاقیامت کرتے رہیں گے۔ سرزیں میں سندھ سے بیٹھار علماء حق پیدا ہوئے ہیں اور بہت سے اب بھی دین کی خدمت میں مصروف ہیں۔ علامہ سید ابو محمد بدیع الدین شاہ الرشدی رحمہ اللہ کی شخصیت ان سب میں نمایاں تھی۔ اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت فرمائے آمین یا رب العالمین۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ تحریر و تقریر کے میدان میں ازدوا، سندھی اور عربی کے ذریعے خدمات سر انجام دیتے رہے، لیکن ان کی سندھی تصنیفات بے مثال ہیں۔ ان میں سے ایک تصنیف ”تشریح الاسماء الحسنی“ ہے جس کا اردو ترجمہ آپ کی خدمت میں پیش کیا جا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں کتاب سمجھ کر پڑھنے اور اس پر عمل پیرا ہونے کی توفیق عطا فرمائے۔ اور جن جن ساتھیوں نے اس کتاب کی اشاعت میں کسی قسم کا بھی تعاون فرمایا ہے، اللہ رب العزت ان سب کو اجر عظیم عطا فرمائے (آمین)۔

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالسلی



## مقلمه

الحمد لله رب العالمين والعقاب للظالمين ولا عدو ان الا على الظالمين والصلة  
والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين نبينا محمد وعلی آله وصحبه وأهل طاعته  
أجمعين، وبعد:

الله تعالى کے بابرکت نام اور صفات ہیں جن کی پیچان اصل توحید ہے، کیونکہ ان  
صفات کی صحیح معرفت سے ذات باری تعالیٰ کی معرفت حاصل ہوگی نیز ابواب توحید و شن  
و واضح ہوں گے۔ ظاہر ہے کہ عقیدۃ توحید کی معرفت اور اس پر تاحیات قائم و دامہ رہنا ہی  
اصل دین ہے۔ یہی وجہ تخلیق جن و انس ہے اور اسی پیغام توحید کو پہنچانے اور سمجھانے کی  
خاطر بے شمار نبوتیں اور رسالتیں تشكیل دی گئیں، کتابیں انتاری گئیں، اور الروح الامین  
جریل علیہ الصلة والسلام کو بار بار آسمانوں سے بھیجا گیا۔

الله تعالیٰ کے ناموں اور صفات کے حوالے سے توحید کی اس مستقل قسم کو ”توحید  
الاسماء والصفات“ کہا جاتا ہے۔

توحید کی یہ قسم جس قدر عظمت و قدس اور ضرورت و اہمیت کی حامل و مقاضی  
ہے، اسی قدر ہماری غفلت و بے توجیہ کا خذل ہے ..... کہیں تو اس موضوع کا سرے سے  
اهتمام ہی مفقود و مت روک ہو چلا ہے اور کہیں اگر اہتمام موجود ہے تو وہ مشکلین و فلاسفہ کی  
بیکار سوچ کا عکاس و آئینہ دار بنا ہوا ہے۔ وہ منجع تقریباً ناپید ہو تا جا رہا ہے جس پر خاتم النبیین

محمد رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کرامؓ کی تربیت فرمائی تھی اور جس پر آج تک ان کے اتباع قائم و مستمر ہیں۔

میں اس مختصر سے مقدمہ کے ذریعہ توحید اسماء و صفات کے حوالہ سے نہایت انخصار کے ساتھ چند بنیادی تواعد بیان کرنے کی کوشش کروں گا۔ اس دعا کے ساتھ کہ اللہ تعالیٰ رسول اکرم ﷺ اور ان کے اصحاب ﷺ اور ان کے تابعینؓ باحسان کے منبع پر قائم رکھے اور ہمیں توحید کی صحیح معرفت عطا فرمائے اور اسی توحید پر ہمارا خاتمه فرمائے چونکہ معرفت توحید پر خاتمه ہی مدارنجات ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: من مات وهو يعلم انه لا إله الا الله دخل الجنۃ۔ یعنی جس شخص کی موت اس طرح آئے کہ اسے (دل کی گہرائیوں سے) لا إله الا الله کا صحیح علم ہو تو وہ ضرور جنت میں داخل ہو گا۔  
(رواه مسلم)

پہلا قاعدہ: یہ ہے کہ یہ ایمان رکھا جائے کہ اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات موجود ہیں اور وہ سب کے سب با برکت، اچھے اور پیارے ہیں۔ قال اللہ تعالیٰ: «ولله الاسماء الحسنی فادعوه بها» (الاعراف: ۱۸۰) ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ کے اچھے نام ہیں تو اس کو انہی ناموں سے پکارو۔ «قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن اياماً تدعوا فله الأسماء الحسنی» (الاسراء: ۱۱۰) ترجمہ: اے پیغمبر! کہہ دیجئے کہ تم (اللہ تعالیٰ کو) اللہ کہہ کر پکارو یا رحمٰن کہہ کر، جس نام سے بھی پکارو، اس کے تو سب نام اچھے ہیں۔ «الله لا إله الا هو له الأسماء الحسنی طہ: ۸» ترجمہ: اللہ ہی ہے جس کے سوا کوئی معبد برحق نہیں، اس کے اچھے اچھے نام ہیں۔

ان آیات سے اللہ تعالیٰ کے ناموں کے موجود ہونے کا پتہ چلتا ہے چنانچہ اس پر ایمان لے آئے۔

دوسر اقاعدہ: یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نام صرف وہی ہیں جو اللہ تعالیٰ نے خود بیان فرمادیے یا اسکے رسول محمد ﷺ نے واضح فرمادیے، اس پر اضافہ کی نہ تو گنجائش ہے نہ ہم اس بارہ میں سوچ سکتے ہیں اور نہ ہی ہمارے پاس کوئی علم ہے۔

اس سلسلہ میں اللہ اور اس کے رسول کے بیان پر اکتفاء کرنا اس لئے ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کو اللہ تعالیٰ سے زیادہ اور بہتر کوئی نہیں جان سکتا بلکہ ہر چیز کو سب سے بہتر اور زیادہ اللہ ہی جانتا ہے۔ «أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِاللَّهِ» ترجمہ: کیا تم زیادہ جانتے ہویا اللہ؟ اور جہاں تک اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بیان کا تعلق ہے تو ان کی تو شان یہی ہے کہ وہ شرعی امور میں وحی الہی کے بغیر گفتوگو ہی نہیں فرماتے۔ «وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهَمْزَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يَوْحَى» (النجم: ۳۲) اور وہ اپنے دل کی خواہش سے کبھی بات نہیں کرتا۔ اس کی توهہ بات وحی ہے جو اس کی طرف اتاری جاتی ہے۔

اس قاعدے کو یوں بھی بیان کیا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام اسماء و صفات تو قیمتی ہیں۔

تو قیمتی امور وہ ہوتے ہیں جو بندے کی عقل سے ماوراء ہوں اور جن کا اثبات اللہ تعالیٰ کی وحی یعنی قرآن و حدیث کے بغیر ممکن ہی نہ ہو..... لہذا اللہ تعالیٰ کے کسی بھی نام کا اثبات قرآن و حدیث کی دلیل کے بغیر ممکن نہیں ہے۔

تیسرا قاعدہ: یہ ہے کہ قرآن و حدیث میں اللہ تعالیٰ کے جو نام نہ کور ہیں ان کا مجموعہ ۹۹ ہے۔

عن ابی هریرہ رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ ﷺ (إِنَّ اللَّهَ تَسْعَةٌ وَتَسْعِينَ اسْمًا مائة إِلَّا وَاحِدًا مِنْ أَحْصَاهَا دَخُلُّ الْجَنَّةِ إِنَّهُ وَتَرِيْحُ الْوَتْرِ) (رواہ البخاری و مسلم)۔  
 ”ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہیک اللہ تعالیٰ کے ۹۹ نام ہیں ایک کم سو جوان کی حفاظت کرے گا، جنت میں داخل ہو گا پیشک وہ وتر (ایک) ہے اور وتر یعنی (طاق عد) کو پسند کرتا ہے۔“  
 ثابت ہوا کہ قرآن و حدیث میں اللہ تعالیٰ کے ۹۹ نام بیان ہوئے ہیں۔

چوتھا قاعدہ: یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات مخصوص ۹۹ کے عدد پر محصور نہیں ہیں۔ ان ۹۹ ناموں کے علاوہ بھی اس کے نام ہیں جو ہمیں بتائے نہیں گئے۔ اس کی دلیل رسول اللہ ﷺ کی یہ حدیث ہے جو آپ ﷺ کی ایک جامع دعا پر مشتمل ہے اور وہ صحیح بخاری میں برداشت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ موجود ہے، اس میں یہ الفاظ بھی ہیں: (أسألك بكل اسم هو لك، سمعت به نفسك او أنزلته في كتابك او علمته أحدا من خلقك او استأثرت به في علم الغيب عندك ..... الحديث) یعنی ”اے اللہ میں تجھ سے تیرے ہر نام کے واسطہ سے سوال کرتا ہوں جو نام تو نے اپنی ذات کے بیان کر دیے یا اپنی کتاب میں نازل فرمادیے یا اپنے کسی بندے کو بطور خاص سکھا دیئے یا جن ناموں کو تو نے اپنے خزانۃ غیب میں محفوظ رکھا ہوئے۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے کچھ نام اس کے خزانۃ غیب میں موجود ہیں جن کا ہمیں علم نہیں دیا گیا اور یہ بات بالکل ظاہر اور واضح ہے کہ جو چیز اللہ تعالیٰ کے خزانۃ غیب میں ہے اس کے اور اس کی اطلاع کا ہمارے پاس کوئی ذریعہ نہیں ہے۔  
 امام تیقینی رحمہ اللہ نے کتاب الاسماء والصفات میں امام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی

اللہ عنہا کی ایک دعا ذکر کی ہے اور یہ بتایا ہے کہ ان کی یہ دعا اللہ کے نبی ﷺ نے بھی سنی: (اللّٰهُمَّ انِّي أَسأْلُكُ بِجُمِيعِ اسْمَائِكَ الْحَسَنَىٰ كُلُّهَا مَا عَلِمْنَا مِنْهَا وَمَا لَمْ نُعْلَمْ ..... ) ”لے اللہ! میں مجھ سے تیرے تمام ناموں جو سب پیارے ہیں، کے واسطے سے سوال کرتی ہوں، جن ناموں کو ہم جانتے ہیں (ان کے واسطے سے بھی) اور جن ناموں کو ہم نہیں جانتے (ان کے واسطے سے بھی)۔“

معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے نام تو غیر مخصوص اور لا محدود ہیں مگر ہمیں ۹۹ ناموں کی اطلاع دی گئی، لہذا ہم انہی پر اکتفاء کریں اور انہی کی حفاظت و احصاء کرتے رہیں۔ اور محض اپنی عقل یا غیر مستند نقل کی بناء پر تجاوز و تعدی کی کوشش نہ کریں۔

امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ فرمایا کرتے تھے: (لا یوصف اللہ إِلَّا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله لا يتجاوز القرآن والحديث) (شرح العقيدة الواسطية ص ۲۰)۔

یعنی اللہ تعالیٰ کی صرف وہی صفات بیان کی جائیں جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول نے بیان کر دی ہیں اور اس مسلمہ میں قرآن و حدیث سے بالکل بھی تجاوز نہ کیا جائے۔ چنانچہ قرآن و حدیث میں جو کچھ وارد ہے اسے قبول کر لیا جائے اور زیادہ بحث و تعمق سے گریز کیا جائے۔ شیخ محمد الائین الشقاطی رحمہ اللہ لکھتے ہیں: ”اعلم ان کثرة الخوض والتعمق في البحث في آيات الصفات وكثرة الاستلة في ذلك الموضوع من البدع التي يكرهها السلف“ (منهج و دراسات آیات الاسماء والصفات ص ۹)۔

یعنی بخوبی جان لو کہ اللہ تعالیٰ کی صفات پر مشتمل آیاتِ کریمہ میں زیادہ غور و

خوض کرنا اور گھر اُمی میں جانے کی کوشش کرنا اور اس موضوع پر خوب سوال و جواب کرنا  
مخلصہ ان بدعتات کے ہے جسے سلف صالحین سخت ناپسند کرتے تھے۔ چنانچہ صحابہ کرام  
رضوان اللہ علیہم اجمعین کی سیرت طیبہ کا ایک روشن پہلو جس نے انہیں دیگر طبقات سے  
منفرد و ممتاز کر دیا یہ بھی ہے کہ انہوں نے اس مسئلہ میں کبھی گھر اُمی میں جانے کی کوشش  
نہیں کی۔ جس قدر اللہ کے بنی علیہ السلام نے بتلا دیا اسے تسلیم کر لیا اور قیل و قال اور بلا مقصود و  
ضرورت مناقشہ اور خصوصیت و جدال سے یکسر گریز کیا اس لئے نہیں کہ وہ جھلیل یا کوتاہی علم  
کا شکار تھے بلکہ اس لئے کہ ان کا تقویٰ، درع اور خالص تعلق باللہ نیز ایمان و ایقان اس امر کا  
متقاضی تھا۔

اسماء و صفاتِ باری تعالیٰ کے سلسلہ میں سب سے اہم قاعدہ یہ (سوال) ہے کہ ان  
پر ایمان لانے کا صحیح طریقہ کیا ہے؟  
صحیح طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات و صفات کے متعلق اپنی کتاب میں اور  
اپنے رسول علیہ السلام کی زبان سے جو کچھ بیان کر دیا ہے اسے قبول و تسلیم کر لیا جائے، اسی کو  
بیان کیا جائے۔

|           |   |
|-----------|---|
| بلا تحریف | ☆ |
| بلا تعطیل | ☆ |
| بلا تکبیف | ☆ |
| بلا تمشیل | ☆ |

اس اجمال کی تفصیل یوں ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات کو بلا تحریف قبول کیا  
جائے۔ تحریف سے مراد یہ ہے کہ نص یا دلیل میں اپنی خواہش کے مطابق تبدیلی کی

جائے۔

یہ عمل انہائی مذموم ہے اور باری تعالیٰ کی صفات میں تحریف جیسا فتح اور مذموم فعل قطعی ناجائز ہے۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات کو بلا تعطیل قبول کیا جائے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات میں سے کسی اسم یا صفت کا انکار نہ کیا جائے۔ چنانچہ نہ توجہیہ کی روشن پر چلا جائے کہ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی تمام صفات کا انکار کر دیا اور نہ ہی اشاعرہ کی روشن پر چلا جائے کہ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی صرف سات صفات کو مانا اور باقی کا انکار کر دیا..... بلکہ حق یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی تمام صفات پر جو قرآن و حدیث سے ثابت ہیں، ایمان لایا جائے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کی صفات کو بلا تکلیف مانا جائے یعنی اس طرح مانا جائے کہ ان کی کیفیت نہ تو ہم جانتے ہیں نہ بیان کر سکتے ہیں بلکہ کیفیت صرف اللہ تعالیٰ ہی کے علم میں ہے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کی صفات کو بلا تمثیل اور بلا تشیبہ مانا ضروری ہے۔

یعنی اللہ تعالیٰ کی کسی صفت کو کسی کے ساتھ تشیبہ نہ دی جائے مثلاً یوں نہ کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ کا سنتا اور دیکھنا انسان کے سنتے اور دیکھنے کی طرح ہے۔ اس کی تمام صفات کمال ہیں، نقش سے پاک ہیں اور بالکل ویسی ہی ہیں جیسی اس ذات کے لائق ہیں۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات پر صحیح ایمان لانے کا تقاضہ یہ ہے کہ وہ بلا تعطیل، بلا تحریف، بلا تکلیف اور بلا تشیبہ ہو نیز یہ کہ اللہ تعالیٰ کی صفت کا انکار، یا کسی صفت کی لفظی یا معنوی تحریف یا کسی صفت کی اپنی خواہش و ہوئی کی بنیاد پر تاویل یا کسی صفت کی کیفیت بیان کرنا یا کسی صفت کو مخلوق کی صفت کے مشابہ قرار دینا یا سب حرام ہے اور بعض امور تو فریاشرک بن جاتے ہیں۔ اعادتنا لله من الكفر والشرك واتباع الهوى۔

اللہ تعالیٰ کے اسماء مبارکہ کے سلسلہ میں ایک اور قسم قابل غور ہے تاکہ اسماء باری تعالیٰ پر ایمان لانے کی معنویت مزید واضح ہو جائے۔ اللہ تعالیٰ کے کچھ نام لازم ہیں اور کچھ متعدد ہیں۔

پہلے لازم اور متعدد کا معنی سمجھ لجئے۔ لازم وہ چیز کہلاتی ہے جو ایک شخصیت تک محدود ہے اور متعدد وہ چیز ہے جس کا اثر ایک شخصیت سے دوسری شخصیت تک پہنچ جائے۔

لازم کی مثال: زید نے کھانا کھایا..... کھانا کھایا زید تک محدود ہے۔

متعدد کی مثال: زید نے خالد کو مارا..... بیہاں مارنے کا عمل مذکور ہے جو زید کی طرف سے خالد تک پہنچا۔ اللہ تعالیٰ کے جو اسماء لازم ہیں مثلاً الحی (زمہ) العظیم (براء، عظمت والا) ان پر ایمان لانے کا طریقہ یہ ہے کہ ان اسماء کو مانا جائے اور ان میں موجود صفت الحیۃ اور العظمۃ کو بھی مانا جائے۔

اللہ تعالیٰ کے متعدد اسماء، جیسے الرحمن (رحم کرنیوالا) الرزاق (بہت رزق دینے والا) پر ایمان لانے کے تین مراحل ہیں:-

- (۱) ان اسماء کو مانا جائے۔

- (۲) ان اسماء کے اندر جو صفت ہے یعنی رحمت اور رزاقیت، اسے بھی قبول کیا جائے۔
- (۳) ان اسماء کے اثر کا مخلوقات تک پہنچنا بھی قبول کیا جائے۔ چنانچہ صفت رحمان یا رحیم میں جو رحمت پہاں ہے اس کا اثر بندوں تک پہنچتا ہے۔ صفتِ رزاق میں جو رزاقیت کا وصف پہاں ہے اس کا اثر بندوں تک پہنچتا ہے۔ چنانچہ تمام بندے رحمت اور رزق سے

فیضیاب ہو رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی صفات کی ایک اور قسم بھی پیش خدمت ہے، ثبوتی اور سلبی۔ ثبوتی صفات وہ ہیں جو اللہ کیلئے ثابت ہیں مثلاً وہو السمعیں البصیر۔ اللہ لا اله الا هو الحق العیوم..... چنانچہ ایسیح، البصیر، الحکیم، یہ سب وہ صفات ہیں جو اس ذات باری تعالیٰ کیلئے ثابت ہیں، ان پر ایمان لانے کا طریقہ گذشتہ صفات میں بڑی تفصیل کے ساتھ گذر چکا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ ان صفات ثبوتیہ کو قبول کیا جائے، ان میں کوئی تبدیلی، تاویل، تشبیہ یا تعظیل سے یکسر گریز کیا جائے اور یہ عقیدہ رکھا جائے کہ یہ تمام صفات کمال ہیں، ہر قسم کے نقص سے منزہ اور مبرہی ہیں اور جیسی اس ذات قادر مطلق کے شایان شان ہیں بالکل دیسی ہی ہیں۔

سلبی صفات سے مراد وہ صفات ہیں جن کی اللہ تعالیٰ سے نفع کی گئی ہے جیسے ولا یظلم رہیک احدا اور تیراپر و دگار کسی پر ظلم نہیں کرتا۔ یہاں اللہ تعالیٰ سے ظلم کی نفع ہے۔ یہ سلبی صفت ہے اس پر ایمان لانے کا طریقہ یہ ہے کہ جس چیز کی اللہ تعالیٰ سے نفع کی گئی ہو اسے من و عن قبول کر لیا جائے اور اس نفع کی ضد کو اللہ تعالیٰ کیلئے ثابت کیا جائے۔ چنانچہ آیت مذکورہ میں ظلم کی نفع ہے، اسے مانا جائے اور ظلم کی ضد عدل کو اللہ تعالیٰ کیلئے بکمالہ ثابت کیا جائے اور یہ ایمان رکھا جائے کہ اللہ تعالیٰ عدل فرمانے والا ہے۔ اسی طرح صفات سلبیہ پر ایمان بھی پورا ہو جائے گا۔

ہم نے عام فہم انداز سے صفات باری تعالیٰ پر ایمان لانے کی حقیقت و اہمیت واضح کی ہے۔ تمام بھائیوں سے یہ گزارش کریں گے کہ توحید کی اس اہم قسم کا اہتمام فرمائیں۔ جب ملتگی صحیح ہو گا اور صفات کا فہم حاصل ہو گا تو عقیدے کی اصلاح تو لازماً ہوئی جائے گی و لیکن اس کے ساتھ ساتھ عبادات نیز اسماء و صفات کے ذریعے ذکر الہی اور دعا وغیرہ میں

ایک روحانی لذت طہانیت اور حلاوت کا عجیب و خوش کی احراں ہو گائیز اللہ تعالیٰ کی طرف سے اجر و ثواب کے انبار اس خوشی پر مزید چار چاند لگادیں گے۔

ایک مثال : آیۃ الکرسی کی بہت فضیلت ہے۔ مند احمد، ابو داؤد اور مسند رک حاکم کی ایک روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ قرآن پاک کی سب سے بڑی آیت ہے جو نکہ اس حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے :

”مجھے اس ذات کی قسم ہے جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ آیۃ الکرسی کی ایک زبان اور دو ہونٹ ہیں اور یہ اللہ تعالیٰ کے عرش کے نیچے اللہ تعالیٰ کی تقدیس کرتی ہے۔“

ربیعہ الجرمی رضی اللہ عنہ کی ایک حدیث میں اسے قرآن پاک کی سب سے افضل آیت قرار دیا گیا ہے (البغوی فی معجمہ)۔

جناب علی رضی اللہ عنہ کا موقوف اثر ہے (اور اس قسم کے آثار حکماً مر فوع ہوتے ہیں) کہ میں ایسا کوئی عقل مند مسلمان نہیں جانتا جو رات کو سونے سے قبل آیۃ الکرسی اور سورہ بقرہ کی آخری آیتیں نہ پڑھتا ہو کیونکہ یہ دونوں عرش کے خزانوں میں سے ہیں (تفسیر ابن کثیر۔ مصنف ابن ابی شیبہ)۔

اس قسم کا ایک قول ابو امامہ باہلی سے بھی مردی ہے (مند احمد و طبرانی) پھر رسول اللہ ﷺ کی بہت سی احادیث جو ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ، ابن بن کعب رضی اللہ عنہ، معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ اور ابوالیوب анصاری رضی اللہ عنہ وغیرہ سے مروی ہیں، معلوم ہوتا ہے کہ صحیح و شام اس آیت کو پڑھنے والے شخص سے شیطان بھاگ جاتا ہے اور کوئی مذکر یا مؤنث جن قریب بھی نہیں پھکلتا اور صحیح کو پڑھنے والے شخص پر شام

تک اور رات کو پڑھنے والے شخص پر صبح تک اللہ تعالیٰ کی طرف سے محافظ مقرر کر دیا جاتا ہے۔

نیز ابوالماہد رضی اللہ عنہ سے رسول اللہ ﷺ کا فرمان منقول ہے:

”جو شخص ہر فرض نماز کے بعد آیت الکریمہ پڑھتا رہے گا اس کے جنت میں داخلے پر موت کے سوا کوئی رکاوٹ نہیں ہے۔“

اب اس آیت کی اس قدر فضیلت کے وجود و مرزاوی بہتر جانتا ہے، لیکن بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت الکریمہ میں کم و بیش اللہ تعالیٰ کی بارہ صفات مذکور ہیں۔

دوسری مثال: سورۃ الاحلاص (قل هو اللہ احد) کی بڑی فضیلت وارد ہے۔

مند احمد وغیرہ میں معاذ بن انس الجبیری رضی اللہ عنہ کی حدیث مرودی ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”جو شخص دس بار (قل هو اللہ احد) پڑھے گا، اللہ تعالیٰ اس کا ایک محل بنائے گا۔ ایک صحابی نے پوچھا کہ اگر ہم دس بار سے زیادہ پڑھ لیں؟ تو فرمایا: ”اللہ تعالیٰ کی عطا بہت عمرہ اور نہ ختم ہونے والی ہے۔“ ایک صحابی نے اپنی دعا میں سورۃ الاحلاص میں بیان شدہ صفات باری تعالیٰ کا واسطہ دیا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اس نے اللہ تعالیٰ کے اس اسم اعظم کا واسطہ دے کر سوال کیا ہے کہ اس واسطے سے جو دعا کی جائے اللہ قبول فرماتا ہے اور جو سوال کیا جائے اللہ تعالیٰ عطا فرمادیتا ہے؟“ (مند احمد، ابو داؤد، ترمذی)۔

ایک صحابی ہر نماز میں سورۃ الاحلاص ضرور پڑھتے تھے، رسول اللہ ﷺ نے اس سے اس کا سبب پوچھا تو انہوں نے کہا مجھے اس سورۃ سے محبت بہت ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا: اس سورۃ کی محبت نے تجھے جنت میں داخل کر دیا ہے (ترمذی، ابن خزیمہ، ابن حبان) تھجی بخاری اور مسلم وغیرہ میں ایک اور شخص کا واقعہ مذکور ہے وہ بھی نماز کی ہر رکعت میں

(قل هو الله احد) ضرور پڑھتا تھا، جب نبی اکرم ﷺ کو یہ بات معلوم ہوئی تو آپ ﷺ نے صحابہؓ سے کہا: اس سے پوچھو کہ ایسا کیوں کرتا ہے؟ صحابہؓ نے پوچھا تو اس نے جواب دیا: "کیونکہ یہ رحمٰن کی صفت ہے اور مجھے اس کا پڑھنا بہت مزید اور لطف دیتا ہے۔" آپ ﷺ نے فرمایا: اسے بتا دو کہ تم اللہ تعالیٰ کے محبوب بن چکے۔

مؤذن امام مالک میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک شخص کو سورۃ (قل هو الله احد) پڑھتے ہوئے سن۔ فرمایا: اس کیلئے جنت واجب ہو چکی ہے۔

ایک اور شخص کو آپ ﷺ نے یہ سورۃ پڑھتے ہوئے سن تو فرمایا: اللہ تعالیٰ نے اس کے تمام گناہ معاف فرمادیے ہیں۔

ایک اور صحابی کے جنازہ میں جبریل علیہ السلام نے ستر ہزار فرشتوں کے ساتھ شرکت فرمائی، رسول اللہ ﷺ نے جبریل علیہ السلام سے پوچھا کہ اس شخص کو اتنا اعزاز کیسے نصیب ہوا؟ فرمایا: یہ اٹھتے، بیٹھتے، چلتے، پھرتے اور سواری پر (قل هو الله احد) پڑھتا رہتا تھا (المعجم الكبير للطبرانی)۔ اس صحابی کا نام معاویہ بن معاویہ المزني تھا۔

جبکہ بہت سی دیگر صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ (قل هو الله احد) ایک تہائی قرآن کے برابر ہے اور جو اسے تین بار پڑھے گا، اسے پورے قرآن کی تلاوت کا ثواب ملے گا۔

اس سورۃ کے اس قدر فضائل کے رموز و حکم نوں اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے مگر ایک بات بالکل واضح طور پر کہی جاسکتی ہے کہ یہ مختصر ہی سورۃ اول تا آخر مکمل اور جامع توحید ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کی بہت سی صفات مذکور ہیں۔

یہ چند مثالیں تشویق قارئین کیلئے پیش کی ہیں تاکہ واضح ہو جائے کہ صفات باری

تعالیٰ پر مشتمل ذکر کتنے اجر و ثواب کا حامل ہے۔

چنانچہ جسے ان صفات کی معرفت حاصل ہو اور وہ پورے یقین و بصیرت کے ساتھ ان کا فہم رکھتا ہو اور اعتقاد اور عمل ان پر قائم ہو تو اس کا یہ عقیدہ توحید اس کی نجات کا باعث بن جائے گا۔

رسول اللہ ﷺ کے بہت سے اذکار اس معنویت و فضیلت کا پیغام دیتے ہیں۔ صحیح بخاری کی آخری حدیث ہے:

”دو گلے ہیں جو اللہ کو بڑے پسند ہیں، زبان پر بہت ہلکے، مگر قیامت کے دن میران میں بہت بخاری ہوں گے“ سبحان اللہ و بحمدہ سبحان اللہ العظیم اگر آپ غور کریں تو اس فضیلت کی بنیاد یہی ہے کہ یہ دو گلے تمام صفات کو سینیٹ ہوئے ہیں۔ اس لئے ایک حدیث میں ارشاد فرمایا ”جو شخص صحیح و شام سوار“ سبحان اللہ و بحمدہ ”پڑھے گا، اللہ تعالیٰ اس کے تمام گناہ معاف فرمادے گا خواہ وہ سند رکی جھاگ کے برابر ہی کیوں نہ ہوں“

قارئین کرام! توحید اسماء و صفات کا کماحدہ اہتمام کریجئے، یہ توحید باری تعالیٰ کے فہم کی مقاصح ہے۔ ہم جیسے مصتبوں کے سند رہیں ڈوبے ہوئے انسانوں کی مغفرت کا بہت براہمبار ہے۔

و صلی اللہ علی نبینا محمد و علی آلہ و صحابہ و اہل طاعتہ أجمعین -

کتبہ عبداللہ ناصر حمانی

امیر جمیعت الحدیث سندھ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمہ مصنف

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالْعَاقِبةُ لِلْمُتَقْبِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ  
الْمُرْسَلِينَ وَعَلَى آلِهِ وَصَاحِبِهِ وَعَلَى أَهْلِ طَاعَتِهِ أَجْمَعِينَ -

اَمَا بَعْدُ :-

قرآن مجید کی معروف تفسیر ”بدیع التفاسیر“ میں سورہ فاتحہ کی پہلی آیت:  
”بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ“ کے لفظ ”اسم“ کی تشریح کرتے ہوئے ”الاسماء الحسنى“ یعنی اللہ  
تعالیٰ کے ناموں کی بھی تشریح کی گئی ہے۔ جس سے اللہ کے کافی بندوں نے استفادہ کیا  
ہے۔ وَلَلَّهُ اَكْمَدُ۔

بعض دوستوں کا اصرار تھا کہ ”الاسماء الحسنى“ کی تشریح کو الگ کتابی صورت  
میں شائع کیا جائے تاکہ اس سے استفادہ اور توحید کو سمجھنا آسان ہو جائے۔ درحقیقت اللہ  
تعالیٰ کے ہر نام سے توحید کا کوئی نہ کوئی سبق ملتا ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ کی تائید و حمایت سے  
اس تشریح کو اصل تفسیر سے مناسب ترتیب دے کر قارئین کے لئے پیش کیا جا رہا ہے۔  
اللہ تعالیٰ ہم سب کو توحید سے مرشار فرمائے آمین

## المؤلف

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللہ تعالیٰ کے سب نام ہی اچھے ہیں اور اسے ان ہی ناموں سے پکارا جائے اور ان اچھے ناموں والی اور کوئی ذات نہیں۔

وَ لِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا (اعراف ع ۲۲ پ ۹)

”اور اللہ تعالیٰ کے سب نام اچھے ہیں، اسے انہی ناموں سے پکارو۔“

قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ إِيَّاهَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى

(بنی اسرائیل ع ۱۲ پ ۱۵)

”لے پیغمبر کہہ دیجئے کہ اللہ کو اس کے نام سے پکارو یا رحمٰن کے نام سے پکارو، جس نام سے بھی تم پکارو اس کے سب نام اچھے ہیں۔“

اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى (طہ ع ۱۶ پ ۱۶)

”اللہ وہ ہے کہ اس کے سوا کوئی معبود نہیں، اس کے نام اچھے ہیں۔“

هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى (الحشر ع ۲۸ پ ۳)

وَ اللَّهُ يَعْلَمُ أَكْرَنَ وَالَا، ابْيَادَ وَخَرْعَانَ كَرْنَ وَالَا، اور صور تیں بنانے والا، اس کے سب اچھے نام ہیں۔

اللہ تعالیٰ کے کسی بھی نام سے دعا کی جاسکتی ہے۔ صحیح ابن حبان میں سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جس بندے کو بھی غم یا فکر لاحق ہو اگر وہ یہ دعا پڑھے گا تو اللہ تعالیٰ اس کی پریشانیاں دور فرمادیں گے اور خوشی نصیب فرمائیں گے۔“

اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ وَ ابْنُ عَبْدِكَ وَ ابْنُ امْبَتِكَ نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَا ضِ

فِيْ حُكْمُكَ عَدْلٌ فِيْ قَضَاوِكَ اَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ ، سَمَيْتَ  
بِهِ نَفْسَكَ اوْ اَنْزَلْتَهُ فِيْ كِتَابِكَ اوْ عَلَمْتَهُ اَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ  
اوِ اسْتَأْتَرْتَ بِهِ ، فِيْ عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ اَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِيْ  
وَنُورَ بَصَرِيْ وَجَلَاءَ حُزْنِيْ وَذَهَابَ هَمِيْ

” یا اللہ میں تیر اپنے ہوں اور تیرے بندے اور بندی کا بیٹا۔ میری پیشانی تیرے  
ہاتھ میں ہے۔ تیر اہر حکم مجھ پر نافذ ہونے والا ہے۔ میرے بارے میں تیر اہر فیصلہ انصاف  
و عدل پر منی ہے۔ میں تھوڑے تیرے ہر اس نام کے ویلے سے سوال کرتا ہوں، جسے تو نے  
خود اپنے لئے پسند کیا ہے یا اپنی کتاب میں نازل کیا ہے یا اپنی مخلوق میں سے کسی کو سکھایا ہے یا  
اپنے علم غیب کے خزانے میں محفوظ کر کھا ہے، کہ قرآن کو میرے دل کی بہار، آنکھ کا نور  
اور میرے دکھوں اور غموں کو دور کرنے کا ذریعہ بنادے ”

تب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! کیا ہمیں یہ  
کلمات یاد کرنے چاہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا، جو سنے وہ بھی یاد کر لے (موارد  
الظمان الی زوائد ابن حبان للهیشی ص ۵۸۹) اس حدیث سے یہ بات ثابت ہوئی کیا  
کہ اللہ تعالیٰ کے بے شمار اچھے نام ہیں اور ایسے بھی نام ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے ظاہر نہیں کیا  
اور وہ اس کے علم غیب میں سے ہیں جس کا علم صرف اسے ہی ہے لیکن یاد کرنے اور پڑھنے  
کے لئے صرف (۹۹) ناموں کا ذکر ہے۔ چنانچہ بخاری و مسلم میں سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ  
عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:-

إِنَّ لِلَّهِ تِسْعَةً وَ تِسْعِينَ اسْمًا مِائَةً إِلَّا وَاحِدَةً مِنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ

الْجَنَّةُ (مشکوٰۃ ص ۱۹۹)

”بے شک اللہ کے (نانوے) ایک کم سونام ہیں جو شخص ان کو یاد کرے گا وہ جنت میں داخل ہو گا۔“

اور یہ اس لئے کہ جو بھی ان ناموں کو یاد کرے گا اور بار بار پڑھتا رہ گا تو اس کا قلب اللہ کی طرف متوجہ ہو گا کیونکہ ہر نام سے اللہ تعالیٰ کی کوئی نہ کوئی قدرت، مہربانی اور دین (عطای) ظاہر ہوتی رہے گی اس لئے اس کا دل اللہ تعالیٰ کے لئے خالص رہے گا اور اپنے پروردگار کی مہربانیاں دیکھ کر وہ اعمالِ صالحہ میں بھی مسارت (تک و دو) کرتا رہے گا۔ اور اس کے غضب اور قہر کو دیکھ کر گناہوں سے توبہ کرتا رہے گا۔ اس قسم کے آدمی کے لئے یقیناً جنت ہے۔ یہ اس لئے کہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان اللہ کے حکم کے عین مطابق ہے اور اللہ کا وعدہ یقیناً سچا ہے۔ یہ اسماء ترمذی (ص ۱۸۹ جلد ۱) میں مذکور ہیں۔ جن کی مختصر تعریف یقیناً جاتی ہے۔ تعریف کے لئے امام یہیقی کی کتاب ”الاسماء والصفات“ امام غزالی کی کتاب ”المقصد الاسنی“ شرح اسماء الحسنی، امام بونی کی ”شرح اسماء اللہ“ اور امام ابو الحسن زجاج کی ”تفہیر“ ”اسماء اللہ الحسنی“ وغیرہ سے استفادہ کیا گیا ہے۔ ترمذی کتاب الدعوات میں حدیث اس طرح ہے:-

عن ابی هریرہ قال قال رسول الله ﷺ اَللّٰهُ تَعَالٰى تَسْعَةُ وَتَسْعِينَ اسْمًا مَا تَهْبَطُ  
واحِدَةٌ مِّنْ احْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ ۝ ۱ ۝ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ  
۝ ۲ ۝ الرَّحْمَنَ ۝ ۳ ۝ الرَّحِيمَ ۝ ۴ ۝ الْمَلِكَ ۝ ۵ ۝ الْقَدُوسَ ۝ ۶ ۝ السَّلَامَ ۝ ۷ ۝ الْمُؤْمِنُ  
۝ ۸ ۝ الْمَهِيمِنُ ۝ ۹ ۝ الْعَزِيزُ ۝ ۱۰ ۝ الْجَبَارُ ۝ ۱۱ ۝ الْمُتَكَبِّرُ ۝ ۱۲ ۝ الْحَالِقُ  
۝ ۱۳ ۝ الْبَارِيُّ ۝ ۱۴ ۝ الْمَصْوُرُ ۝ ۱۵ ۝ الْغَفَارُ ۝ ۱۶ ۝ الْقَهَّارُ ۝ ۱۷ ۝ الْوَهَابُ

(١٨) الرزاق (١٩) الفتاح (٢٠) العليم (٢١) القابض (٢٢) الباسط  
 (٢٣) الخافض (٢٤) الرافع (٢٥) المعز (٢٦) المذل (٢٧) السميع  
 (٢٨) البصیر (٢٩) الحكم (٣٠) العدل (٣١) اللطیف (٣٢) الخیر  
 (٣٣) الحلیم (٣٤) العظیم (٣٥) الغفور (٣٦) الشکور (٣٧) العلی  
 (٣٨) الکبیر (٣٩) الحفیظ (٤٠) المقتب (٤١) الحسیب (٤٢) الجلیل  
 (٤٣) الکریم (٤٤) الرقب (٤٥) المحب (٤٦) الواسع  
 (٤٧) الحکیم (٤٨) الودود (٤٩) المحمد (٥٠) الباعث (٥١) الشہید  
 (٥٢) الحق (٥٣) الوکیل (٥٤) القوی (٥٥) المتن (٥٦) الولی  
 (٥٧) الحمید (٥٨) المحسن (٥٩) المبدئ (٦٠) المعید (٦١) المعسی  
 (٦٢) المعیت (٦٣) الحی (٦٤) القیوم (٦٥) الواجد (٦٦) الماجد  
 (٦٧) الواحد (٦٨) الصمد (٦٩) القادر (٧٠) المقدّر (٧١) المقدّم  
 (٧٢) المؤخر (٧٣) الاول (٧٤) الظاهر (٧٥) الآخر (٧٦) الباطن  
 (٧٧) الوالی (٧٨) المتعال (٧٩) البر (٨٠) التواب (٨١) المتقّم  
 (٨٢) العفو (٨٣) الرؤف (٨٤) مالک الملک (٨٥) ذوالجلال و الاکرام  
 (٨٦) المقطسط (٨٧) الجامع (٨٨) الغنی (٨٩) المعنی (٩٠) المانع  
 (٩١) الضار (٩٢) النافع (٩٣) النور (٩٤) الہادی (٩٥) البدیع  
 (٩٦) الباقي (٩٧) الوارث (٩٨) الرشید (٩٩) الصبور

یہ حدیث ابن حبان بھی اپنی صحیح میں لائے ہیں۔ (موارد الظمان ص ۵۹۲) اور حاکم  
 نے متدرب ک ص ۱۶ میں لاکر اسے صحیح کہا ہے اور ذہنی نے تخلیص میں ان کی موافقت کی  
 ہے امام حاکم رحمۃ اللہ علیہ بطور شہادت اس حدیث کی دوسری سند بھی لائے ہیں۔

## ☆ شریح ☆

**اللہ**۔ - یہ رب العالمین کی ذات بارکت کا اسم ذات یادی اسیم ہے جو سب ناموں میں بڑا اور جامع ہے۔ کوئی اور ذات اس نام سے منسوب نہیں۔ حل تعلمہ، سمیا (مریم ۲۷ پ ۱۶) بھلام اس کا کوئی بہنم جانتے ہو؟ کہی سبب ہے کہ اس کا نہ تنیہ ہے اور نہ ہی جمع۔ اور اس کے معنی کے بارے میں کہا گیا ہے کہ:-

فالله اسم للموجود الحق الجامع لصفات الالهية المنعوت

بنعوت الربويه المنفرد بالوجود الحقيقي لا الله الا هو سبحانه۔

وقيل معناه الذى يستحق ان يعبد وقيل معناه واجب الوجود

الذى لم ينزل ولا يزال والمعنى واحد۔

اللہ اس موجود بادشاہ کا نام ہے جو حق، سچا اور تمام صفات الہیہ کا جامع، ربوبیت کے تمام اوصاف سے موصوف، وجود حقیقی میں منفرد، جس کے سوا اور کوئی اللہ نہیں۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ اللہ وہ ہے جو تمام مخلوقات کی بندگی کا مستحق ہے اور کہا گیا ہے کہ وہ واجب الوجود یعنی جس کا ازل تا ابد تک موجود رہنا ضروری ہے۔ جو ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ مذکورہ تمام معانی کا ما حصل ایک ہے۔

**فصل:-** اس اسم مبارک کے اختلاف کے بارے میں دو اقوال ہیں۔ ایک قول

کے مطابق اصل اس کا اللہ بروزن فعال ہے بعد میں اس پر الف اور لام بعوض هڑہ کے داخل کئے گئے ہیں۔ جیسے انساں اور بعض نے کہا ہے کہ اصل الالہ ہے۔ الا کے

ھمزہ کو حذف کر کے لام کو لام میں او غام کیا گیا تو اللہ بن گیا۔ اس اصل کے مطابق الکا اصل ولادہ ہو گا اور ھمزہ و او سے بدل ہے جیسے وشاح سے اشاح اور وسادة سے اسادہ دوسر اقول یہ ہے کہ یہ اسم علم خاص اور جامد ہے، جس کا کوئی احتقاد نہیں۔ پیشتر علماء کا بھی خیال ہے۔ مثلاً امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ ابو المعالی امام الحرمین، ابو سلیمان خطابی رحمۃ اللہ علیہ، ابو حامد غزالی رحمۃ اللہ علیہ، اور مفضل وغیرہم۔ استاذ الخواجہ الحنفی نیز سیبویہ سے بھی ایک روایت میں یہی قول منقول ہے۔ (اقرطبی ص ۳۔ ۱۰۲ ج ۱)۔

راقم المروف کا بھی خیال ہے کہ تحقیق کے مطابق آخری قول صحیح ہے اور اس قسم کے احتقاد کے لئے کوئی دلیل نہیں۔ اس قسم کے تکلف کی بھی کوئی ضرورت نہیں بلکہ خود اسکے خلاف دلائل ہیں۔ خود قربی نے امام خطابی سے نقل کیا ہے کہ:-

والدلیل علی ان الالف واللام من بنیة هذا الاسم و لم يدخل  
للتعريف دخول حرف النداء عليه كقولك يا الله و حروف  
النداء لا تجتمع مع الالف و اللام للتعريف الاتری انك لا تقول  
يا الرحيم كما تقول يا الله فدل على انهما من بنية الاسم -

یعنی اس کے لئے بڑی دلیل یہ ہے کہ اس پر حرف نداء یا دخل ہوتا ہے جیسے یا اللہ مگر کسی دوسرے نام پر معرف باللام ہونے کی صورت میں یا حرف نداء دخل نہیں ہو گا۔ مثلاً یا الْرَّحْمَن، یا الْقَدُوس، یا الْکَرِيم یا الْغَفَار یا الشَّکُور وغیرہ بلکہ یا رحمان، یا قدوس، یا کریم، یا غفار، یا شکور وغیرہ کہا جاتا ہے۔ ثابت ہوا کہ لفظ اللہ میں اللف لام تعریف کے لئے نہیں ہے بلکہ اس کے اصلی بناء کے حروف میں شامل ہے۔ علماء الحنونے بھی یہ تصریح کی ہے کہ منادی

معرف باللام اور حرف نداء و نوں ایک ساتھ جمع نہ ہوں گے بلکہ اس صورت میں حرف نداء اور منادی کے درمیان کلمہ "ایها" اگر مذکور ہے اور اگر مؤنث ہے تو کلمہ "ایتها" درمیان میں بڑھا لی جائے گا۔ (الكافیہ ابن حاجب ص ۲۵، متن متین ص ۱۸۸ الفیہ ابن مالک مع شرح ابن عقیل و شرح الحجۃ المرضیہ للسیوطی ص ۱۳۰، المفصل للدوشتری ص ۲۱، ملحقة الاعراب لابی القاسم الحیری ص ۷۸ وغیرہ)۔ علامہ خازن نے اپنی تفسیر ص ۱۵ اور ج ۱ میں اسے جھپور کا قول قرار دیا ہے۔ علامہ فیروز آبادی القاموس ص ۲۸۰ ج ۳ میں لکھتے ہیں کہ واصحہا انہ علم غیر مشتق یعنی صحیح قول یہ ہے کہ لفظ اللہ عالم غیر مشتق ہے۔  
الحاصل لفظ اللہ، اللہ کا خاص ذاتی نام ہے اور الالہ اس کا صفاتی نام ہے جس کے مختلف انتفاقياتے گئے ہیں جو سب قریباتِ معنی ہیں۔

(۱۱) ﴿الله﴾ (لام کے زیر کے ساتھ) بمعنی عبد یعنی بندگی کے۔ اور الہہ ، الوہہ اور الوہیہ اس کے مصادر ہیں اور اسی سے ماخوذ ہے تالہ بمعنی تعبد یعنی بندہ ہوا اور استالہ بمعنی استعبد یعنی بندہ بنالیا۔ (القاموس ص ۲۸۰ ج ۲)۔ اس طرح اللہ کے معنی ہوں گے معبد اور عبادات کے لائق۔

(۱۲) ﴿الله﴾ (لام کی زیر کے ساتھ) بمعنی تحریر یعنی جیران ہوا (الصحاب للجوہری ص ۲۲۲ ج ۲) اور الالہ کے معنی ہوں گے وہ ذات جس کے ادراک اور معرفت کے لئے سب عقلیں جیران ہیں۔

(۱۳) ﴿الله﴾ (لام کی زیر کے ساتھ) بمعنی فرع یعنی پناہی۔ اس کے یہ معنی ہوں گے کہ وہ ذات جس کی ہر مصیبت و مشکل میں پناہی جائے۔ جیسے:-

اله يأله الى كذا اي لحالیه، قال الشاعر: الهمt البنا والحوادث

جمة و قال الاخر الہت اليها والرکائب وقف (لسان العرب

ص ٤٦٩ ج ١٣ -)

﴿٢﴾ الہت الی فلاں سکنت الیه

(روح المعانی ج ۱ - ص ۵۳) یعنی اس میں سکون اور اطمینان کے معنی بھی ہیں اور اللہ وہ ہے جس کے گھر پر آنے، عبادت کرنے اور ذکر کرنے سے مؤمن کو سکون اور اطمینان حاصل ہو، جس طرح فرمایا :-

الا يَذْكُرِ اللَّهُ تَطْمِئِنُ الْقُلُوبُ (الرعد ۴ پ ۱۲)

خبردار ادولوں کو اطمینان اللہ کے ذکر ہی سے ملتا ہے۔

﴿۵﴾ اللہ الفھل اذا ولع بامہ (روح المعانی ص ۵۳ ج ۱)

او نئی کا پچھے اپنی ماں کی طرف شوق سے آیا۔ گویا کہ اللہ وہ ہے جس کی طرف بندے شوق سے آئیں اور اس کی محبت اور کشش بندوں کو اس کے دروازے تک لے آئے۔ لسان العرب ص ۳۶۸ ج ۳ میں ہے کہ :-

ان الخلق يولهون اليه في حواناتهم و يتضرعون اليه فيما

يصيبهم و يفزعون اليه في كل مابينوبهم كما يوله كل طفل الى

امہ -

یعنی اللہ کی مخلوق اپنی حاجات کے لئے اس کے در کی محتاج و مجبور ہے اور مصیبت و مشکل کے وقت اس کے آگے تصرع و عاجزی کرتے ہیں اور حاجات کے وقت اسی کی طرف لپکتے ہیں جیسے پچھے اپنی ماں کی طرف بھاگتا ہے۔ اسی صفحہ پر ابواللہ یثیم سے منقول ہے کہ :

ولا یکون الہا حتی یکون معبودا و حتی یکون لعابدہ خالقا و رازقا و مدبرا و علیہ مقتدر افمن لم یکن کذالک فلیس بالہ و ان عبد ظلمابل هو مخلوق و متعبد۔

یعنی اللہ وہ ہے جو معبود ہو اور اپنے عابد کے لئے خالق، رازق اور تدبیر کرنے والا ہو اور اپنے بندوں پر ہر طرح قدرت رکھنے والا ہو اور جس میں یہ صفات نہ ہوں تو وہ اللہ نہیں ہو سکتا اگرچہ ظلم و استبداد سے اس کی بندگی بھی کی جائے۔ تب بھی مخلوق اور بندہ ہے یعنی یہ اللہ کا صفاتی نام ہے۔ کلمہ لا الہ الا اللہ کے بھی یہی معنی ہیں۔ یعنی اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں۔ وہی ایک اللہ ہے اور کوئی دوسرا اس صفت میں اس کا شریک نہیں۔ اس لئے بھی وجہ ہے کہ مسلمانوں کے علاوہ کافر اور اسلام سے پہلے دور جاہلیت میں بھی اللہ صرف اس ذات کو کہتے تھے جس کے اسماء الحسنی ہیں۔ اور جن کو مشرک پوچھتے تھے انہیں اللہ نہیں بلکہ اللہ کہتے تھے جس کی اس کلی میں نہیں ہے۔ (لسان العرب ص ۳۶۹ ج ۳) میں ہے:-

تفرد سبحانہ بہذا الاسم لا یشرک کہ فيه غیرہ فاذا قيل الا له انطلق  
علی اللہ سبحانہ و علی ما یعبد من الاصنام و اذا قلت اللہ لم  
ینطلق الا علیه سبحانہ و تعالیٰ و هكذا فی تاج العروس

ص ۳۷۵ ج ۹ -

یعنی اللہ صرف ایک سبحانہ و تعالیٰ کا نام ہے جس میں کوئی اور شریک نہیں۔ جب کہ الا للہ، اللہ سبحانہ تعالیٰ اور اس کے علاوہ ہر وہ چیز جس کی پوجا کی جاتی ہے سب پر اس کا اطلاق ہوتا ہے لیکن اللہ کا اطلاق سوا اس باری تعالیٰ کے کسی اور پر نہیں ہوتا۔ اس لئے

قرآن میں ہے کہ :

وَ لَا تَنْدُعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أُخْرَ (القصص ع ۹ پ ۲۰)

اور اللہ کے ساتھ کسی اور معبود کو مت پکاراں کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں۔

وَ لَا تَحْجَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أُخْرَ (بنی اسرائیل ع ۴ پ ۱۵)

اور اللہ کے ساتھ کسی اور کوششیک مت نہ۔

أَئِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ إِلَهَةٌ أُخْرَى فَلْ لَا أَشْهُدُ فَلْ إِنَّمَا هُوَ

إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشَرِّكُونَ (الانعام ع ۲ پ ۷)

کیا تم گواہی دیتے ہو کہ اللہ کے ساتھ اور معبود بھی ہیں؟ تو کہہ دے میں تو گواہی نہیں دیتا تو کہہ دے کہ وہی ایک معبود ہے۔ بے شک میں ان سے بیزار ہوں جن کو تم شریک کرتے ہو۔

إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ فَلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَدِيقِينَ (آل عمران ع ۵ پ ۲۰)

کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور معبود بھی ہے؟ اے نبی کہہ دے اگرچہ ہو تو کوئی دلیل لاو۔

هُوَ اللَّهُ الْذِي لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ (الحضر ع ۳ پ ۲۸)

وہی اللہ ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ (و غیرها من الآیت) یعنی اللہ کے سوا کوئی اور اللہ نہ ہو، نہ پکار و اور نہ ہی اس کے سوا اور کوئی اللہ ہے بلکہ وہی ایک اللہ ہے۔

**فصل:** اسم مبارک اللہ سب ناموں میں سے زیادہ شان والا اور جامع ہے۔ اس لئے اس

کو اسم اعظم کہا جاسکتا ہے۔ اس بارے میں علماء کے مختلف اقوال ہیں جو کہ تقریباً چالیس کی

تعداد میں ہیں۔ (تحفۃ الذکرین فی عدۃ الحسن الحسین للشوکانی ص ۶۲) یہاں ہم مکمل

کتاب الدعوات باب اسماء اللہ تعالیٰ الفصل الثاني سے صرف تین احادیث ذکر کرتے ہیں جو

اسام باری تعالیٰ کے بارے میں ہیں۔ یہ احادیث فصل ہانی میں صاحب مکملہ لائے ہیں اور سب کی سب ثابت ہیں۔

(۱) ﴿ عن بریدة ان رسول الله ﷺ سمع رجلا يقول اللهم إِنِّي

أَسْأَلُكَ بِأَنْكَ أَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الْأَحَدُ الصَّمَدُ الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَ

لَمْ يُوْلَدْ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ فَقَالَ دعا الله باسمه الاعظيم

الذى اذا سئل به اعطي و اذا دُعى به اجاب۔ رواه الترمذی و ابو داؤد۔

بریدہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک شخص کو کہتے سنایا۔ اے اللہ! میں تھے اس لئے سوال کرتا ہوں کہ تو اللہ ہے تیرے سوا کوئی اللہ نہیں تو اکیلا ہے، بے نیاز ہے جس نے نہ کسی کو جتنا اور نہ اسے جتا گیا۔ اور اسکی برابری کرنے والا کوئی نہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا اس شخص نے اللہ تعالیٰ کے اسم اعظم (بہت بڑے نام) کے ساتھ دعا کی ہے اور اسم اعظم کے دلیل سے جب اللہ تعالیٰ سے مانگا جاتا ہے تو وہ عطا فرماتا ہے اور جب اس سے دعا کی جاتی ہے تو وہ قبول فرماتا ہے۔ یہ حدیث نسائی اور ابن ماجہ میں بھی ہے۔ ترمذی نے اسے حسن کہا ہے۔ ابن حبان نے اپنی صحیح میں اس حدیث کو درج کیا ہے۔ اور حاکم اس حدیث کو مستدرک میں لا کر کہتے ہیں کہ یہ حدیث بخاری اور مسلم کی شرائع پر صحیح ہے۔ منذری اپنے استاد ابو الحسن مقدسی سے نقل کرتے ہیں کہ اس کی سند میں کسی طعن اور جرح کی مگنجائش نہیں اور حافظ ابن حجر اس باب میں تمام روایات کے مقابلے میں اسے راجح قرار دیتے ہیں۔ (تحفۃ الذکرین ص ۶۲)۔

(۲) ﴿ عن انس قال كنت جالسا مع النبي ﷺ في

المسجد ورجل يصلی فقال اللہمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنَّ لَكَ الْحَمْدَ لَا  
إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الْحَنَانُ الْمَنَانُ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَا ذَلِيلَ الْحَلَالِ  
وَالْإِكْرَامِ يَا حَمْدُكَ يَا قَيُومُ أَسْأَلُكَ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ دعا الله باسمه  
الاعظم الذي اذاعني به اجاب و اذا سئل به اعطي رواه الترمذی و ابو  
داود والنسانی و ابن ماجة -

ان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں مسجد میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ  
بیٹھا ہوا تھا، ایک شخص نے نماز پڑھی اور یوں دعائی گی: یا اللہ! میں تجوہ سے سوال کرتا ہوں  
کیونکہ تو تمام تعریفوں کے لائق ہے۔ تیرے سو اکوئی معبد نبیں تو براہمیان، احسان  
کرنے والا زمین اور آسمانوں کا پیدا کرنے والا ہے۔ اے بزرگی اور بخشش کے ماں! اے  
ہمیشہ زندہ رہنے والے اور دنیا کو قائم رکھنے والے اور برقرار رکھنے والے! میں تجوہ سے سوال  
کرتا ہوں۔ آپ ﷺ نے فرمایا اس شخص نے اللہ سے اسم اعظم کے واسطے سے دعائی گئی ہے  
اور اسم اعظم وہ ہے کہ جس کے وسیلے سے دعائی گی جائے تو قبول کرتا ہے۔ اور جب اس کے  
واسطے سے سوال کیا جاتا ہے تو عطا فرماتا ہے۔ اس حدیث کو ابن حبان نے اپنی صحیح میں درج  
کیا ہے۔ اور حاکم نے اسے مسلم کی شرط پر صحیح کہا ہے۔ (تحفۃ الذکرین ص ۲۳)

(۴۳) عن اسما بنت یزید (رضی الله عنها) ان النبی ﷺ

قال اسم الله الاعظم في هاتين الآيتين : وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ  
إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ر فاتحة آل عمران آلمَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ

الْحَمْدُ لِلْقَيْوُمِ رواه الترمذی و ابو داؤد و ابن ماجة والدارمی -

اسماء بنت بیزید رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا : اللہ کا بڑا نام (اسم اعظم) ان دو آیتوں میں ہے (۱) (ترجمہ) تمہارا معبود ایک معبود ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں وہ بہت رحم کرنے والا اور بہت مہربان ہے۔ (ابقرہ ۱۹ پ ۲) (۲) سورہ آل عمران کے شروع کی آیت (ترجمہ) آنے اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں وہ ہمیشہ زندہ رہنے اور دنیا کو قائم رکھنے والا ہے۔

اس ضمن میں دیگر روایات بھی ہیں لیکن ان میں جرح اور کلام ہے۔ ان تینوں دعاؤں کو پڑھنے سے اسم اعظم کا پڑھنا نصیب ہو گا۔ ولہل محمد۔

فائدہ: (۱) عام طور پر صوفی اور وجودی اس اکیلے نام کا ذکر کرتے ہیں۔ اللہ اللہ کا اور دکرتے ہیں۔ اس کا رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے ثبوت تو در کتاب ریلکہ سلف الصالحین القرون مشہود لہم بالخیر میں بھی ہمیں کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ الرد علی المتنطقوین ص ۳۵ میں فرماتے ہیں:-

فاما الاسم المفرد فلا يكون كلاما مفيدة عند احد من اهل الأرض بل ولا اهل السماء و ان كان وحده كان معه غيره مضمراً او كان المقصود به تنبیها او اشارة كما يقصد بالاصوات التي لم توضع لمعنى لانه يقصد به المعانى التي تقصد بالكلام ولهذا اعدا الناس من البدع ما يفعله بعض النساك من ذكر اسم "الله" وحده بدون تأليف كلام فان النبي ﷺ قال افضل الذكر لا الله الا الله و افضل الدعاء الحمد لله (رواه

ابو حاتم في صحيحه) وقال افضل ما قلت انا و النبیون من قبلی لا اله الا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد و هو على كل شئ قادر (رواه مالك و غيره) وقد تواتر عن النبی ﷺ انه كان يعلم امته ذكر الله تعالى بالجملة التامة مثل سبحان الله والحمد لله و لا اله الا الله والله اكبر (رواه مسلم) و في صحيح مسلم عنه عليه السلام انه قال لان اقول سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله اكبر احب الى مما طلعت عليه الشمس و قال من كان آخر كلامه لا اله الا الله دخل الجنة و امثال ذلك فظن طائفة من الناس ان ذكر الاسم المفرد مشروع بل ظن بعضهم افضل في حق الخاصة من قول لا اله الا الله و نحوها و ظن بعضهم ان ذكر الاسم المضمر وهو "هو" هو افضل من ذكر الاسم المظاهر و اخرجهم الشيطان ان يقولوا لفظا لا يفيد ايمانا و لا هدى بل دخلوا بذلك في مذهب اهل الزندقة والالحاد اهل وحدة الوجود الذين يجعلون وجود المخلوقات وجود الخالق و يقول احدهم ليس الا "الله" و "الله" و نحو ذلك و ربما احتاج بعضهم عليه بقوله تعالى قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون 0 و ظنوا انه مأمور بان يقول

الاسم مفردا و انما هو جواب الاستفهام حيث قال اللہ تعالیٰ  
 وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقًّا فَقَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ  
 قال اللہ تعالیٰ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَ  
 هُدًى لِلنَّاسِ تَعْلَمُونَهُ قَرَاطِيسَ تَبَدُّوْنَهَا وَتُخْفَوْنَ كَثِيرًا وَعُلِّمْتُمْ  
 مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا آباؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ أَنِّي اللَّهُ أَنِّي أَنِّي انْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي  
 جاءَ بِهِ مُوسَى

یعنی لفظ اللہ بغیر کوئی کلمہ ملاجئ نہ آسمان والوں اور زمین والوں کے نزدیک مفید  
 ہے اور جہاں بھی اکیلا استعمال ہوا ہے تو جہاں اس کے ساتھ کلمہ مضر ضرور ہے۔ یا تو کسی  
 جملے کی طرف تنبیہ یا الشارہ کی صورت میں ہو گا۔ اس لئے لوگوں نے صوفیوں کے عام ذکر  
 ”اللہ“ کو بغیر کسی اور جملے کے ساتھ، بدعت کہا ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیشہ کامل  
 جملوں کو بیان فرمایا ہے۔ مثلا:-

سُبْحَانَ اللَّهِ وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ اللَّهُ أَكْبَرُ وَ لَا حَوْلَ وَ

لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ۔ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ حُدَّةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ وَغَيْرِهِ۔

جن سے کوئی معنی یا مفہوم ظاہر ہوتا ہو۔ آپ ﷺ نے انہی کو اچھا ذکر اور اللہ  
 کے بیہاں عمدہ کلے کہا ہے۔ آپ ﷺ نے اسے اپنا اور سابقہ انبیاء کا ذکر بھی فرمایا ہے۔ جس  
 کلے کو انسان کے خاتمے کے وقت جنت میں جانے کا باعث بتایا ہے وہ بھی لا اللہ الا اللہ  
 بتایا ہے نیز جس کلے کے کہنے سے ان شاء اللہ جنت میں داخل ہو گا وہ بھی آپ نے ”لَا إِلَهَ  
 إِلَّا اللَّهُ“ بتایا ہے۔ بعض نے ”اللہ“ کے نام کے اکیلے ذکر کو شرعی کہا ہے۔ اور بعض نے

”ھو ہو“ کے ذکر کو اپنے خواص کے لئے مخصوص کیا ہے اور اسے بہت پاہر کت سمجھا ہے اسی طرح شیطان نے انہیں اصل ذکر سے گمراہ کر کے (جس سے کوئی صحیح معنی ظاہر ہو یا عقیدے کی تجدید و توثیق ہو) خالی الفاظ کے پھندوں میں پھنسایا ہے جن سے نہ یقین کا فائدہ ہو اور نہ ہدایت کا۔ یوں وہ اخراج، زندقة اور وحدۃ الوجود جیسے مہلک مذاہب میں داخل ہوئے جو مخلوق کے وجود کو خالق کا وجود صحیح ہیں۔ (نعوذ بالله) اور یہ کہتے رہتے ہیں کہ لَيْسَ إِلَّا اللَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ كَمْ كَانَ كَرِيمٌ كَمْ كَانَ عَلِيمٌ اس آیت سے دلیل لیتے ہیں کہ قُلِ اللَّهُ (الانعام ۱۱ پ ۷) تو کہہ کہ اللہ۔ حالانکہ یہ سراسر اختلاس اور قرآن کریم میں ناجائز تصرف ہے کیونکہ پوری آیت سورہ النعام میں یوں مذکور ہے۔

وَ مَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقًّا قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ يَسِيرٌ مِّنْ شَيْءٍ  
قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَ هُدًى لِلنَّاسِ  
تَجْعَلُونَهُ فَرَاطِيْسَ تُبَدُّؤُنَاهَا وَ تُخْفُونَ كَثِيرًا وَ عَلِمْتُمُ مَالَمْ تَعْلَمُوا  
أَنْتُمْ وَ لَا آباؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرُوهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ -  
(الانعام ۱۱ پ ۷)

اور ان (یہودیوں) نے اللہ کی قدر جیسے جانی چاہیے تھی جانی جانی۔ جب انہوں نے کہا کہ اللہ نے کسی بھی آدمی پر کچھ نازل نہیں کیا۔ اے پیغمبر! ان سے کہہ دیجئے وہ کتاب کس نے نازل کی جو موسیٰ لائے تھے؟ جو لوگوں کے لئے نور اور ہدایت تھی۔ جسے تم ملکوںے ملکوںے کرتے ہو۔ اس کے کچھ حصے کو تو ظاہر کرتے ہو اور اکثر کوچھ پاتے ہو اور تم کو وہ باقیں سکھائی کسیں جن کو نہ تم جانتے تھے اور نہ تمہارے باب دادا۔ کہہ دو اللہ (نے کتاب کو نازل

کیا ہے) پھر ان کو چھوڑ دو کہ اپنی بیہودہ بکواس میں کھلیتے رہیں۔

پوری آیت سے بات واضح ہوتی ہے کہ یہ ایک جملے کا جواب ہے اور تنہیہ کی گئی کہ وہ اللہ کی ذات ہے جس نے اس کتاب کو نازل کیا ہے۔ بہر حال صوفیاء کے آکثر دلائل اسی طرح کے ہوتے ہیں۔ دھوکے اور تحریف پر مبنی۔ وَاللَّهُ الْهَادِي إِلَى سَوَاءِ السَّبِيلِ۔

**فائدہ:** (۲) یہ اسم مبارک ذاتی ہے عربی اور دیگر زبانوں میں اسی طرح مستعمل ہے۔ تحریر ہو یا تقریر۔ اللہ کا مترادف لفظ کسی بھی زبان میں نہیں ہے۔ دوسری زبانوں میں جو بھی الفاظ استعمال ہوتے ہیں وہ سب معبود یعنی اللہ کے معنی میں ہیں۔ مصباح اللہ عز و جل ص ۱۵ میں ہے۔

الاَللَّهُ مَعْبُودُ جَمِيعِ إِلَهَيْهِ اللَّهُ ذَاتُ وَاحِدَةِ الْوُجُودِ كَانَام، اسی طرح فارسی زبان میں خدا کا لفظ ہے لیکن اس سے مراد بھی صفائی نام ہے۔ غیاث اللہ عز و جل ص ۷۲۷ میں ہے۔ ”خدا باضم معنی مالک و صاحب چوں لفظ خدا مطلق باشد بر غیر ذات باری تعالیٰ اطلاق نہ کنند مگر در صورتیکہ پھیزے مضاف شود چونکہ خدا وہ خدا و گفتہ اند کہ خدا بین خود آئینہ است چہ مرکب است از کلمہ خود و کلمہ آصیغہ امر است از آمدن و ظاہر است کہ امر بر کیک اسم معنی اس فاعل پیدا میکند و چوں حق تعالیٰ بظہور خود بدیگرے محتاج نیست لہذا باین صفت خوانند از رشیدی و خیابان و خان آرزو در سراج اللہ عز و جل ص ۷۲۷ میں از علامہ دو ایں و امام فخر الدین رازی یہ میں نقل کر دے“

خدا (خ کی پیش کے ساتھ) یعنی مالک اور ساتھی اور اس اکیلے لفظ کا سوا اللہ کی ذات کے اور کسی کے لئے استعمال نہ ہو گا۔ مگر اور لفظ کے ساتھ مضاف کر کے اسے غیر اللہ

کے لئے بھی استعمال کیا جاسکتا ہے۔ مثلاً۔ خدا یعنی گھر کا مالک، عزت والا یادہ خدا بمعنی ریکس و بزرگ (برہان قاطع ص ۲۳۱ - ۲۳۳ ج ۲)۔ اور کہتے ہیں کہ خدا بمعنی خود آئندہ (خود آنے والا) یہ لفظ مرکب ہے دو کلمات کا ”خود“ اور ”آ“ سے ”آ“ امر کا صیغہ ہے لیکن دوسرے کلمے کے ملنے سے اسم فاعل کے معنے دیتا ہے۔ چونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کی نشانیاں بغیر کسی کی محتاجی کے ظاہر کی ہیں اسی لئے اسے ”خدا“ کہتے ہیں۔ علامہ محمد حسین البرہان کتاب برہان قاطع ۳۶۲ ج ۴ میں لکھتے ہیں: ”و باذال نکتہ دار ہم خواندہ اند“ یعنی لفظ خدا کو خذا اول سے بھی پڑھا جاتا ہے۔ جیسے ہمارے یہاں بلوچ خدا کہتے ہیں۔ اس بحث سے یہ ثابت ہوا کہ یہ لفظ صفاتی ہے اور اللہ کے مختلف معنوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ: مالک ساتھی، رفق وغیرہ۔ اور یہ لفظ اسم اللہ کے مترادف یا ہم معنی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فارسی میں لکھتے اور پڑھتے وقت اسم اللہ استعمال ہوتا ہے مگر یہ لفظ یعنی خدا پڑھتے اور لکھتے وقت اللہ کے معنی میں استعمال ہو سکتا ہے۔

اسی طرح انگریزی زبان میں لفظ ”گاؤ“ "God" بھی اللہ کے معنی میں استعمال ہوتا ہے یعنی معبد۔ مگر لفظ اللہ کا مترادف نہیں۔ المورد انگریزی عربی مصنف نیر العلکبی ص ۳۹۳ میں ہے۔

(۱) اللہ، رب، معبد (۲) گاؤ، حاکم، قوی۔ (God) God فیروز الگات ص ۱۰۳۳ میں گاؤ بمعنی خدا لکھا ہے۔ یہ مشارٹ پر شن انگلش ڈکشنری ص ۲۵۹ میں خدا کے معنی گاؤ "GOD" لکھے ہیں۔

ثابت ہوا کہ انگریزی کا لفظ گاؤ (GOD) بھی الہ کے معنی میں ہے، مگر اسم اللہ کا بدل یا مترادف نہیں ہے۔ علامہ مردم ک پکھال MARMADU KE

قرآن مجید کے انگریزی ترجمے کے شروع میں ص ۲ پر سورہ فاتحہ PIKKTHAL) تفسیر میں لکھتے ہیں:

Translator 's note : I have retained the word A LLAH through out because there is no corresponding word in English. The word Allah (the stress is on the last syllable) has neither feminine nor plural and has never been applied to anything other than the unimaginable supreme being. I have used the word "God" only where the corresponding word Ilah is found in the Arabic

میں نے پورے ترجمے میں لفظ اللہ جوں کا توں رکھا ہے کیونکہ انگریزی زبان میں لفظ اللہ کا کوئی مترادف لفظ نہیں۔ لفظ اللہ کی نہ مؤنث ہے اور نہ ہی اس کی جمع ہے۔ یہ لفظ سوائے اس اعلیٰ و بر تہستی کے، جس کی ذات کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کسی اور کے لئے کبھی استعمال نہیں ہو سکتا۔ میں نے اپنے ترجمے میں لفظ گاؤ (GOD) صرف وہاں استعمال کیا ہے جہاں اس کا مترادف لفظ اللہ عربی میں استعمال ہوا ہے۔

گذشتہ صفات میں یہ بحث ہو چکی کہ لفظ اللہ کا کوئی اختلاف نہیں، نہ اس کی مؤنث ہے نہ تثنیہ اور نہ ہی اس کی جمع ہے۔ جبکہ لفظ اللہ کا اختلاف بھی ہے اور اس کے لئے تثنیہ اور جمع کے الفاظ بھی ہیں۔

مترجم موصوف نے جہاں بھی لفظ اللہ آیا ہے وہاں انگریزی میں بھی وہی لفظ لکھا ہے۔ باقی لفظ الا کے معنی گاؤ (GOD) لکھے ہیں۔ کچھ مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔

(۱) وَمَا مِنْ إِلَيْهِ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ

(آل عمران ع ۶۴ ب ۳)

No god save Allah and the Allah is the mighty, the wise. ۸۹ ص

(۲) وَقَالَ اللَّهُ لَا تَسْجُدُوا لِلَّهِيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ

(الحل ع ۷ ب ۱۴ فَإِنَّمَا فَارَهُبُونِ۔)

Allah hath Said: Choose not two Gods, there is one God, so of Me, Me only, be in awe.

(۳) فَاعْلُمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ (سُمْدَع ۲۶ ب ۲)

So know (O Muhammad) that there is no God save Allah

(pag 684)

اس آیت میں دونوں نام ذکر کئے گئے ہیں۔ اسم مبارک اللہ کو اصل لفظ سے ادا کیا گیا ہے اور لفظ اللہ کا ترجمہ گاؤ (GOD) یعنی معبود کیا گیا ہے۔ اس لئے انگریزی میں لکھتے اور پڑھتے وقت لفظ اللہ کو بھی (ALLAH) ہی لکھا اور پڑھا جائیگا۔ مگر لفظ اللہ کے معنی میں لفظ (God) استعمال کیا جا سکتا ہے۔ اسی طرح ہندی اور سنسکرت زبانوں میں بھی اسم اللہ کا کوئی مترادف نہیں۔ پر میشور، پر ماہما، ایشور اور بھگوان ان میں سے بھی کوئی لفظ، لفظ اللہ کا مقابل نہیں۔

پر میشور کے معنی سرتاج اللہ مص ۲۲۰ میں خدا اور پر ماہما، اور فیروز اللہ مص ۳۲۵ میں علی روح اور خدا لکھا ہے۔ ایشور کے معنی سرتاج اللہ مص ۱۳۲ اور فیروز اللہ مص ۱۶۹ میں خدا لکھا ہے اور بھگوان کے معنی فیروز اللہ مص ۲۲۲ میں خدا تحریر ہے۔

سوائی دیانند سقیار تھ پر کاش ص ۲۲ میں لکھتے ہیں، بھی بمعنے خدمت و پرستش، جس کے اختیار میں تمام دولت و قدرت ہے اور جو پرستش کے قابل ہے، وہ المشور بھگوان کے نام سے موسوم ہے۔ تمام الفاظ جن کے معنی اور لکھنے گئے ہیں اگر ان کو تسلیم بھی کر لیا جائے تو بھی وہ لغایتی (آخر کار) لفظ اللہ کے مترادف ہوں گے۔ لیکن اگر لفظ بھگوان کا تجزیہ کیا جائے تو سنسکرت زبان میں اس کے معنی اور ہوتے ہیں۔ یہ لفظ دو الفاظ کا مرکب ہے۔ ایک ”بھگ“ جس کے معنی فیروز اللغات ص ۲۶۵ میں ہے۔ عورت کی اندام نہانی اور دوسر لفظ ”وان“ جس کے بارے میں ص ۲۶۰ میں لکھا ہے کہ یہ ہندی کالفظ ہے اور مذکور ہے اور معنی ہیں ” والا“ کسی اہم اسم کے ساتھ اس کے آخر میں استعمال ہوتا ہے۔ اس طرح بھگوان کے معنے ہوں گے ”زنانہ مخصوص عضو والا“۔ اس کی تائید اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ ہندو ”لگ“ یادیویوں کی پوجا بھی کرتے ہیں جبکہ دیوی، دیوتا کی مؤنث ہے بمعنی کنواری، رانی پاکباز اور نیک خاتون (سر تاج اللغات ص ۷۱۔ فیروز اللغات ص ۲۸۰) اور دیوتا ہندی لفظ ہے۔ جس کے معنی خدا کا اوہ تار، بزرگ اور فرشتہ کے ہیں۔ (فیروز اور سرتاج صفحہ مذکورہ) الغرض سنسکرت میں بھی اسم ذاتی اللہ ہی لکھنا ہو گا۔ اور اور پر ذکر کئے گئے کسی بھی نام کو اللہ کے مترادف سمجھنا لفظ اللہ کی جگہ لکھنا اور پڑھنا غلط ہو گا۔

عربی یا سریانی زبان میں لفظ ”ایل یا ال“ مستعمل ہے مگر اس میں بھی ربوبیت کے معنی ہیں، اس لئے وہ بھی اللہ یا رب کا ترجیح ہو گا۔ مگر اسم اللہ کا کوئی مترادف نہیں کیونکہ ال بمعنی الربوبیت ہے۔ لسان العرب ص ۲۶ ج ۱۱ میں ہے:

قال الفراءُ الْأَلِ القرابةُ والذمةُ العهدُ و قيل هو من اسماء الله

عزو جل قال وهذا ليس بالوجه لأن اسماء الله تعالى معروفة

کما جاءَت فِي القرآن و تَلِيْت فِي الْأَخْبَار قَالَ وَلَمْ نَسْمَع  
الْدَاعِي يَقُول فِي الدُّعَاءِ يَا أَلْ كَمَا يَقُول يَا اللَّهُ وَيَا رَحْمَنَ و  
يَا رَحِيمَ وَيَا مُؤْمِنَ يَا مَهِيمِنَ -

استاد فراء کا کہنا ہے کہ لفظ "آل" بمعنی قرابت (رشتہ داری) اور ذمہ داری اور عہد و اقرار کے لئے بھی ہے۔ اور کہا گیا ہے کہ "آل" اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ہے۔ حالانکہ یہ بات درست نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے نام مشہور و معروف ہیں۔ جیسا کہ ان کا بیان قرآن و حدیث میں ہے۔ مگر کسی میں بھی یہ نام نہیں۔ اسی طرح دعائیں گئے والے یا اللہ یا رحمٰن یا رحیم وغیرہ۔ ناموں سے پکارتے ہیں، مگر کسی بھی دعائیں گئے والے سے کبھی یا آل نہیں سن۔ امام راغب "المفردات" ص ۱۹ میں فرماتے ہیں و قیل إل إل اسم الله تعالى وليس ذلك بصحيح كلام اور إل إل الله كاسم ہیں مگر یہ بات درست نہیں۔ بہر حال یہ بات ثابت ہوئی کہ کسی بھی زبان میں اسم اللہ کے لئے کوئی بھی مترادف لفظ نہیں۔ جو بھی الفاظ ذکر کئے گئے ہیں ان سب کے اختلاف ہیں اور ان کے مؤنث اور متینیہ اور جمع کے صیغے بھی ہیں۔ مگر اسم اللہ کے لئے نہ مؤنث ہے نہ متینیہ یا جمع اور نہ ہی اختلاف، جیسا کہ اوپر ذکر ہوا۔ اس لئے ہر زبان میں لفظ اللہ اپنی اصلیٰ حالت میں پڑھا جائیگا اور لکھا جائے گا۔ البتہ دیگر صفات کا ترجمہ دوسری زبانوں میں ہو سکتا ہے۔

[متینیہ ن۔ اس بحث سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ لفظ "الله" کا ترجمہ ممکن نہیں ہے اور جو لوگ اللہ کا ترجمہ خدا یا گاؤ (God) کے الفاظ کے ساتھ کرتے ہیں تو یہ ان کی بہت بڑی غلطی ہے۔ اسی طرح خدا یا گاؤ (God) اللہ تعالیٰ کے صفاتی ناموں میں سے بھی نہیں ہیں لہذا اللہ تعالیٰ کو ان ناموں سے پکارنا بھی غلط ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کے ننانوے نام ہیں

اور یہ نام ان میں شامل نہیں ہیں۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کو اسماء الحسنی ہی سے پکارنے کا حکم دیا گیا ہے لہذا ذات باری تعالیٰ کو ”اللہ“ کہہ کر یاد کیا جائے اور یا پھر کسی صفاتی نام سے پکارا جائے۔ [ابو جابر عبد اللہ الدانوی]

**فائدہ ۳** اسم شریف اللہ تمام اسماء الحسنی کے معنوں کو مستلزم ہے اور اجمالی طور پر ان سب پر دلالت کرتا ہے اور دیگر سب اسماء اس کی تشریح ہیں (مدارج السالکین لا بن القیم ص ۳۲ ج ۱۷)

**۲- ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾** (بہت بڑا مہربان۔ نہایت رحم والا)  
 امام بخاری اپنی صحیح میں ص ۶۲۲ ج ۲۲ کتاب الفیر کے آغاز میں فرماتے ہیں: الرحمن الرحيم اسمان من الرحمة الرحيم والراحم بمعنى واحد كالعلیم والعالم - یہ دونوں نام رحمت (مصدر) سے مشتق ہیں۔ رحیم اور راحم (رحم کرنے والا) ہم بمعنی ہیں۔ جیسے علیم اور عالم بمعنی علم رکھنے والا یا جانتے والا۔  
 امام اللخا اسما علیل الجوہری الصحاح ص ۱۹۳۹ ج ۵ میں فرماتے ہیں:-

الرحمن الرحيم اسمان مشتقان من الرحمة و نظيرهما في اللغة  
 نديم و ندمان و هما بمعنى واحد ويجوز تكرير الاسمين اذا  
 اختلف اشتقاقهما على جهة التركيه كما يقال فلان حاذ محد  
 الا ان الرحمن اسم مختص لله تعالى ولا يجوز ان يسمى به غيره  
 الا ترى انه تبارك وتعالي قال ”قُلْ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ دُعُوا الرَّحْمَنُ“  
 فعادل به الاسم الذي لا يشركه فيه غيره ”۔

دونوں صفات رحمت سے مشتق ہیں اور لغت میں ان کی نظیر موجود ہے جیسے ندیم اور ندمان یعنی نادم اور پیشان اور دونوں ہم معنی ہیں۔ دونا مون کا تکرار تاکید کی خاطر جائز ہے حالانکہ دونوں کا اختلاف اگر مختلف بھی ہو جیسے فلان جاد مجد (بمعنی مجتهد اور محقق) فرق صرف یہ ہے کہ اسم الرحمن خاص اللہ کے لئے ہے۔ کسی اور کے لئے اس کا استعمال جائز نہیں، یہی سبب ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے اپنے نام کے ساتھ شامل کیا ہے۔ جیسے فرمایا:

فُلْ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ دُعُوا الرَّحْمَنَ (بني اسرائیل ع ۱۲ پ ۱۵)

اے نبی کہہ دیجئے کہ اللہ کو اللہ کے نام سے پکارو یا الرحمن کے نام سے پکارو۔  
یہاں اس نام (الرحمن) کو اپنے ذاتی نام کے برابر کیا ہے جس میں اور کوئی شریک نہیں۔ مسیلمہ کذاب کو اس کے پیر و کار ”رحمان الیمامہ“ کہہ کر پکارتے تھے مگر محض اسلام سے مذاق اور استہزا کی خاطر۔

تفسیر اسماء اللہ الحسنی للزجاج ص ۲۹ اور لسان العرب ص ۲۳۰ جلد ۱۲

میں ہے:

والله الرحمن الرحيم بنيت الصفة الاولى على فعلان لان معناه  
الكثرة و ذلك لان رحمته و سعت كل شيء وهو ارحم  
الراحمين فاما الرحيم فاما ذكر بعد الرحمن لان الرحمن  
مقصود على الله عزوجل و الرحيم قد يكون لغيره ..... و معناه  
عند اهل اللغة ذو الرحمة التي لا غاية بعدها في الرحمة لان  
فعلان بناءً من ابنية المبالغة و الرحيم فعل بمعنى فاعل كما قالوا

سمیع بمعنی سامع و قدیر بمعنی قادر -

صفت الرحمٰن فعلان کے وزن پر ہے اور وہ ان صیغوں میں سے ہے جو مبالغہ کے معنی کے لئے استعمال ہوتے ہیں وَرَحْمَتِي وَسَعْتُ كُلَّ شَيْءٍ يَعْنِي بہت زیادہ رحمت کیونکہ اس کی رحمت ہر چیز کو شامل ہے۔ (اعراف ع ۱۹ پ ۹)۔ اور وہ تمام رحم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔ وَهُوَ أَرَحَمُ الرَّاحِمِينَ (ووسف ع ۸ پ ۱۲) اس لئے اہل لغت نے اس مبارک نام کا ترجیب کیا ہے کہ وہ ذات جس کی رحمت کی کوئی انہیانہ ہو۔ صفت رحیم بروزن فعلی فاعل کے معنی میں ہے مثلاً: راحم یعنی رحم کرنے والا یا سمیع بمعنی سامع (سنن والا) اور قادر بمعنی قادر یعنی قدرت رکھنے والا۔

ما ظریفین ! الرحمة کا معنی لغت میں یوں ہے: الرقة والمغفرة والتغطف (القاموس ص ۸۱۷ ج ۴)۔ دل کا نرم ہونا، معاف کرنا اور رحم کرنا۔ رقت کا تقاضا ہے کہ احسان اور بیکار کرنا۔ اس سے نرم دلی اور کبھی احسان کرنا بھی مراد لیا جاتا ہے اور اللہ کی رحمت اس کا احسان اور مخلوق سے اس کی رقت قلبی مراد ہے (تاج المردوں ص ۱۳۵ ج ۸)۔  
بخشنا اور معاف کرنا تو اس کی صفت خاصہ ہے۔ رحم کرنا بھی اس کی شان ہے۔

راقم المحرف کا کہنا ہے کہ اہل سنت اہل حدیث یعنی سلف صالحین کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات و صفات میں، بے مثال ہے۔ رحمت لفظ کے معانی تو معلوم ہیں لیکن کیفیت کے دراک سے مخلوق عاجز ہے۔

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (شوری ع ۲ پ ۲۵)

اس جیسی کوئی چیز نہیں۔ اور وہ سننے والا، دیکھنے والا ہے۔

اسی طرح وہ رحمان و رحیم تو ضرور ہے لیکن اس کی رحمت کی وسعت کا کسی کو اندازہ نہیں۔

**فصل:-** بعض لوگوں کا خیال ہے کہ لفظ رحمٰن کا کوئی اختلاف نہیں کیونکہ وہ خاص اللہ کا نام ہے اور اگر وہ رحمت سے مشتق ہوتا تو کافر انکار نہ کرتے۔ قرآن میں ہے:

وَإِذَا قَبَلَ لَهُمْ أَسْجُدُوا إِلَّا رَحْمَانٌ فَأَلْوَأَ وَمَا الرَّحْمَنُ (الفرقان ع ۵ پ ۱۹)

اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ رحمان کو سجدہ کرو تو کہتے ہیں کہ رحمٰن کیا ہے؟ لیکن یہ صحیح نہیں۔ بلاشبہ یہ اللہ کا خاص نام ہے لیکن اختلاف سے مانع نہیں اور کافروں کا انکار محض کفر اور عناد کی بیانات پر ہے۔ اللہ تعالیٰ خود فرماتے ہیں: وَ هُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ (الرعد ع ۴ پ ۱۳) وہ رحمان کا انکار کرتے ہیں

جمہور کا مسلک یہ ہے کہ یہ الرحمة سے مشتق ہے اور مبنی علی المبالغہ ہے، یعنی جس کی رحمت کی کوئی مثال نہیں۔ اس لئے اس نام کے لئے رحیم کی طرح نہ جمع ہے نہ متثنیہ۔ اختلاف کے لئے یہ بھی دلیل ہے کہ سنن ترمذی میں (ص ۱۳۷۲) عبد اللہ بن عوف رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے میں نے سنا:

قالَ اللَّهُ تَبارَكَ وَ تَعَالَى إِنَّ اللَّهَ وَ إِنَّ الرَّحْمَنَ خَلَقَ الرَّحْمَ وَ شَقَقَتْ لَهَا مِنْ اسْمِي فَمَنْ وَصَلَهَا وَ صَلَتْهُ وَ مَنْ قَطَعَهَا بَتَّهُ -

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے میں اللہ ہوں اور میں رحمٰن ہوں اور رحمٰم کو میں نے پیدا کیا ہے اور اس کا نام (رحم) اپنے نام (رحمان) سے چیز کر نکالا ہے۔ پس جس نے اسے (رحم) کو ملایا تو میں بھی اسے ملاوں گا اور جس نے اسے قطع کیا تو میں بھی اسے قطع کروں گا۔

امام ترمذی نے اس حدیث کو صحیح کہا ہے اور فرماتے ہیں کہ اس باب میں ابوسعید خدری، عبد اللہ بن الجفیر، عاصم بن ربيعہ، ابوهریرہ اور جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہم سے بھی احادیث منقول ہیں۔ یہ حدیث اشتقاد کے بارے میں نص صریح ہے۔ اس لئے انکار یا مخالفت کی کوئی گنجائش نہیں۔ (المترطبی ص ۱۰۳ - ۱۰۴ ج ۱)۔

**فصل :-** دونوں اسم مبارک ہم معنی ہیں اور اللہ کے فضل و رحم پر دلالت کرتے ہیں مگر ہر ایک میں معنی کے لحاظ سے کوئی نہ کوئی خوبی ہے۔ اسی لئے دونوں نام یہاں ایک ساتھ آئے ہیں۔

امام ابوالحسن الزجاج شرح اسماء اللہ الحسنی ص ۲۸ میں فرماتے ہیں:

قال بعض اهل التفسیر الرحمن الذى رحم كافة حلقة بان  
حلقهم و اوسع عليهم فى رزقهم والرحيم خاص فى رحمته  
لعباده المؤمنين بان هداهم الى الايمان هو يشيمهم فى الآخرة  
الثواب الدائم الذى لا ينقطع ..... فاما الفائدة فى إعاده هاتين  
اللفظتين مع الاشتقاد واللفظ واحد فهى لما ذكرناه من تزايد  
معنى فعلان فى رحمٰن وعمومه فى الخلق كلهم الا ترى ان بناء  
فعلان انما هو لمبالغة الوصف يقال فعلان غضبان واناء ملآن  
وانما هو للممتنى غضباً وماءً افلهذا حسن الجمع بينهما و فيه  
وجه آخر وهو انه انما حسن ذلك لما فيه التاكيد من التكرير۔

بعض مفسرین کا قول ہے کہ رحمٰن وہ ہے جو کہ پوری مخلوق پر رحم کرتا ہے، جس نے ان سب کو پیدا کیا اور ان کے لئے روزی کو کشادہ کیا اور رحیم وہ ہے جس کی رحمت خاص اپنے مؤمن بندوں کے لئے ہے جس نے ان کو ایمان کا راستہ دکھایا اور آخرت میں ان کو دامگی توبہ اور اجر عطا فرمائی گا جو ختم نہ ہونے والا ہے۔

متدرک حاکم (ص ۱۵۵ ج ۱) میں ایک دعا نہ کوہے جس کے الفاظ ہیں:

رحمٰن الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَرَحِيمُهُمَا۔ اے دنیا و آخرت میں رحمٰن و رحیم۔ باوجود ایک لفظ سے مشتق ہونے کے، دونوں کو یہاں اللہ الگ ذکر کرنے میں حکمت یہ ہے کہ رحمٰن بروز ن فulan میں مبالغہ کا معنی ہے مثلاً فلان غضبان (فلان غصباک ہے) و اناء ملیان (برتن بھرا ہوا ہے)۔ اس صورت میں کہتے ہیں جب آدمی غصے سے اور برتن پانی سے بھرا ہوا ہو۔ ان دونوں ناموں کا ملاپ انتہائی خوبی کا باعث ہے۔ دوسرا سبب یہ ہے کہ تکرار سے تاکید کے معنی نکلتے ہیں۔ امام بنیہی کتاب الاسماء والصفات ص ۲۹-۵۰ میں تحریر کرتے ہیں کہ:

قال الحليمي في معنى الرحمن انه المزيج للعلل و ذلك انه لما  
اراد من الجن والانس ان يبعدوه يعني لاما اراد ان يامر من شاء  
منهم بعبادته عرفهم وجوه العبادات و بين لهم حدودها و  
شروطها و خلق لهم مدارك و مشاعر و قوى و جوارح و  
خاطبهم وكلفهم و بشرهم وانذرهم وامهلهم و حملهم دون  
ما تتسع له بنيتهم فصارت العلل مزاحة وحجج العصاة

والمقصرين منقطعة وقال في معنى الرحيم انه المشتب على العمل فلا يضيع لعامل عملأ ولا يهدى لساع سعيا وينهله بفضل رحمته من الشواب اضعاف عمله۔

امام ابو عبد الله الحنفی الجرجانی فرماتے ہیں:- رحمان وہ ہے جو تمام اسباب کو ظاہر کرے مثلاً انسان اور جنور کو اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا اور ان کو حکم بھی اسی نے دیا اور اسی سبب (عبادت) کو پوری طرح واضح کیا۔ عبادت کے طریقے، حدود اور شرائط بتلائے اور ان کے لئے جوارح اور قوائم پیدا کیں، مقامات، اور علمات مقرر کیں اور ان کو مخاطب کر کے عبادت کا وزن ان پر ڈالا۔ (قول کرنے کی صورت میں) خوشخبری دی اور (نه قبول کرنے کی صورت میں) ڈر لیا۔ اور سونپنے سمجھنے کے لئے مهلت دی۔ اس طرح ان کی پیدائش کے سبب (عبادت) کی خوبی ظاہر ہوئی۔ نافرمان اور گناہ گاروں کے لئے اتمام جنت ہو گئی۔ رحیم وہ ہے جو هر عامل کو اس کے عمل پر پورا الاجرد ہے اور کسی کا عمل ضائع نہ کرے اور نہ اسکی کوششوں کو ختم کرے بلکہ اپنی رحمت سے دو گئے درجات دے۔ امام خطابی سے نقل کرتے ہیں:-

فالرحمٰن ذُو الرَّحْمَةِ الشَّامِلُ التِّي وَسَعَتُ الْخُلُقَ فِي أَرْزاقِهِمْ  
وَاسْبَابِ مَعَايِشِهِمْ وَمَصَالِحِهِمْ وَعَمَتُ الْمُؤْمِنَ وَالْكَافِرَ  
وَالصَّالِحَ وَالظَّالِمَ وَامَّا الرَّحِيمُ فَخَاصُّ لِلْمُؤْمِنِينَ لِقَوْلِهِ وَ كَانَ  
بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيْمًا

رحمان وہ ہے جس کی رحمت تمام مخلوقات پر محیط ہے جس میں مومن، کافر صالح وغیر صالح

سب شامل ہیں۔ جو سب کو رزق مہیا کرے اور ان کے لئے معاش و ضروریات کا اہتمام کرے اور رحیم کی صفت صرف مؤمنین کے لئے ہے جیسے قرآن میں ہے (ترجمہ) وہ مؤمنوں کے لئے مہربان ہے (الحزاب ۶۲ پ ۲۲)۔  
امام غزالی المقصد الاشتی ص ۳۵ میں لکھتے ہیں:

فالرحمن هو العطوف على العباد بالايحاد اولاً و بالهدایة الى  
الايمان واسباب السعادة ثانياً والاسعاد في الآخرة ثالثاً والانعام  
بالنظر الى وجهه الكريم رابعاً  
دونوں اسماء میں فرق یہ ہے کہ الرحمن اپنے بندوں پر ہر طرح سے مہربان ہے مثلاً  
اولاً: انہیں وجود بخشنا۔ ثانیاً: انہیں ایمان کی طرف ہدایت کی اور نیک بخشی اور سعادت  
حاصل کرنے کے اسباب سے مطلع کیا۔ ثالثاً: آخرت میں انہیں سعادت عطا فرمائے گا۔  
رابعاً: اپنے بندوں کو اپنی زیارت کا شرف عطا فرمائے گا۔ تفسیر قرطبی میں ص ۱۰۵ ارج ۱۷  
میں ہے:-

وقال العزرمي الرحمن بجميع خلقه فى الامطار و نعم الحواس  
والنعم العامة والرحيم بالمؤمنين فى الهدایة لهم واللطف بهم  
وقال ابن المبارك الرحمن اذا سئل اعطى والرحيم اذا لم يسئل  
يعضب -

علامہ عزرمی کا کہنا ہے ”رحمن“ وہ ہے کہ جس کے لطف و کرم سے سب خواہ

دوسٹ ہوں یاد شمن برابر مستفید ہوں۔ مثلاً مارش اور انائی حواس (بصارت، سماعت وغیرہ) اور اسی طرح دوسری عام نعمتیں۔ رحیم وہ ہے جو مومنوں کے لئے خصوصی طور پر مہربان ہے۔ مثلاً انہیں بدایت کرنا اور ان پر خصوصی نوازش کرنا۔ عبد اللہ بن مبارکؓ کہتے ہیں کہ رحمان وہ ہے کہ جب بھی اس سے مانگا جائے تو بخش دے اور رحیم وہ ہے کہ جب اس سے سوال نہ کیا جائے تو وہ ناراض ہو جائے۔ ”لسان العرب“ (ص ۲۳۰ ج ۱۲) میں ہے:-

قال الفارسی انما قيل بسم الله الرحمن الرحيم فجئ بالرحيم

بعد استغراق الرحمن معنى الرحمة لتخصيص المؤمنين به و

في قوله تعالى : - وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا كما قال (إِقْرَا بِاسْمِ

رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ) ؓ ثُمَّ قَالَ ( خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلِقٍ ) فَخَصَّ

بعدان عم لمافي الانسان من وجوه الصناعة و وجوه الحكمة

ونحوه كثيرة

ابو علي فارسي فرماتے ہیں:- اگرچہ اسم الرحمن میں استغراق کے معنی ہیں یعنی رحمتہ عام ہے تاہم اپنی خاص رحمت کا ذکر کرنے کے لئے صفت رحیم کا ذکر فرمایا۔ قرآن میں ہے:-

إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ (العلق پ ۳۰) اپنے پروردگار کے نام سے پڑھ جس نے عالم کو پیدا کیا۔

یہاں لفظ ”خلق“ میں عام پیدائش کا ذکر ہے جس میں انسان اور دیگر مخلوق شامل ہے، تاہم اس کے بعد انسان کی تخصیص کی۔ فرمایا خلقُ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلِقٍ یعنی انسان کو

خون کے لو تھڑے سے پیدا کیا۔ اس لئے کہ انسان کی پیدائش میں اللہ تعالیٰ کی حکمت و قدرت اور صناعی کی کافی نشانیاں ہیں اس قسم کی دیگر مثالیں بھی ہیں۔ حافظ ابن قیم (بدائع الفوائد ص ۲۲ ج ۱) فرماتے ہیں:-

ان الرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم فكان الاول للوصف والثانى لل فعل  
فالاول دال على ان الرحمة صفة والثانى دال على انه يرحم  
خلقه برحمته و اذا اردت فهم هذا فتأمل قوله ” وَسَكَان  
بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ” انه بهم رؤوف رحيم ولم يجعه فقط رحمن  
بهم فعلم ان الرحمن هو الموصوف بالرحمة و الرحيم هو  
الراحم برحمته۔

اسم رحمٰن اس طرف رہنمائی کرتا ہے کہ رحمت اللہ تعالیٰ کی صفت ہے جو اس کی ذات سے قائم ہے اور اسم رحیم اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس کی رحمت کا تعلق مرحوم سے ہے یعنی جس پر رحمت کرے۔ اس وجہ سے پہلے نام میں اس کی صفت ذاتی ہے یعنی وہ خود مہربان ہے اور مؤخر الذکر میں صفت بطور فعل ہے یعنی عملاً اپنی مخلوق کے لئے رحم کرنے والا ہے۔

ان عبارات سے یہ بات واضح ہوئی کہ دونوں اسم رحمت سے مشتق ہیں اور دونوں میں مبالغہ کے معنی ہیں، مگر دونوں میں الگ الگ خصوصیات ہیں اور ان دونوں کا جمع ہوتا انتہائی موزوں اور جامعیت کے لحاظ سے مناسب ہے۔ الرحمن کو الرحيم سے مقدم

کرنے میں بھی بھی حکمت ہے۔ عام کے بعد خاص کا ذکر کیا گیا تاکہ یہ بات واضح ہو کہ اللہ تعالیٰ مہربان توسیب کے لئے ہیں لیکن خصوصی مہربانی صرف مؤمنین کے لئے ہے۔ اس لئے اس میں ایمان کی ترغیب ہے۔ امام ابن خالویہ کی نظر میں اس کا دوسرا سبب بھی ہے۔ چنانچہ ”اعراب ثلاثین سورۃ من القرآن“ ص ۱۳۱ میں فرماتے ہیں۔

وقدم الرحمن علی الرحیم لان الرحمن اسم خاص لله و الرحیم اسم مشترک ۔  
یقال رجل رحیم ولا یقال رحمن فقدم الخاص علی العام ۔

الرحمن کو الرحیم سے پہلے ذکر کرنے میں یہ حکمت ہے کہ الرحمن خاص اللہ کا نام ہے اور کوئی دوسرا اس میں شریک نہیں بجکہ الرحیم مشترک ہے اور اس کا اطلاق دوسروں پر بھی ہو سکتا ہے۔ مثلاً ”رجل رحیم“ مگر ”رجل رحمن“ غلط ہو گا۔ اس لئے اللہ کا خاص نام عام اور مشترک سے پہلے لایا گیا ہے تاکہ معلوم ہو کہ بیہاں رحیم صفت صرف اللہ کی ہے نہ کسی اور کسی۔ علامہ محمد ابراہیم میر سیاکلوٹی ” واضح البيان فی تفسیر ام القرآن“ ص ۲۵ پر ایک اور سبب بیان کرتے ہیں:- رحمن کو رحیم پر دیگر آیات کے فواصل (وزن) کی موافقت کے لفاظ سے مقدم کیا گیا ہے

فائدہ:- بعض کا خیال ہے کہ الرحمن غیر عربی لفظ ہے لیکن یہ بات درست نہیں۔ (القرطبی ص ۱۰۲ ج ۱)۔ قرآن کریم میں کوئی غیر عربی لفظ نہیں البتہ بعض ایسے الفاظ ہو سکتے ہیں کہ جو عربی اور دیگر زبانوں میں مشترک ہوں۔ تفصیل کیلئے (الاتقان للسیوطی ج ۱ ص ۷۱، ۱۳۶) کی طرف رجوع کریں۔

**فصل:-** ہر سورۃ کا بسم اللہ الرحمن الرحیم سے شروع ہونا، اس میں براعة الاستھلال

ہے یعنی یہ احکام مہربان اور رحم کرنے والے بادشاہ کے ہیں اور اسکے تمام قوانین رحم پر مبنی ہیں اس میں کوئی ایسی بات نہیں جو کہ نافضانی پر مبنی ہو۔ تاکہ قاری اس کو شوق و محبت کیسا تھوڑا پڑھے۔ یہ حقیقت ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مہربانیاں اور رحمتیں اس دریا کی مانند ہیں کہ جس کا کوئی کنارہ نہ ہو۔ ابو الداؤد میں ایک روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

والذی بعثنی بالحق لَهُ ارحم بعباده من ام الافراح بفرخها

(مشکوٰۃ ص ۲۰۸)

اس ذات کی قسم کہ جس نے مجھے حق کے ساتھ بھیجا ہے کہ بے شک اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر اس سے کہیں زیادہ مہربان ہے کہ جو محبت مال اپنے بچوں سے رکھتا ہے۔

بخاری و مسلم میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

ان لَهُ مائة رحمة انزل منها رحمة واحدة بين الجن والانس و

البهائم والهوام فيها يتعاطفون وبها يتراحمون وبها تعطف

الوحش على ولدها وآخر تسع وتسعين رحمة يرحم بها عباده

يوم القيمة -

یعنی اللہ تعالیٰ کی رحمت کے سو حصوں میں سے صرف ایک حصہ دنیا کی طرف نازل کیا گیا ہے۔ اس رحمت کے سبب جن و انس جانور اور زہر یا جانور آپس میں پیار کرتے ہیں ماں اپنے بچے پر اس رحم کے حصے سے محبت کرتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت کے ننانے والے حصے اپنے پاس رکھے ہیں اور انہی سے اپنے بندوں پر قیامت کے دن رحم فرمائے گا۔

گویا کہ دنیا میں جس کسی کے پاس اگر رحم کا ذرہ بھی موجود ہے تو وہ اللہ کی رحمت کے نتیجے میں ہے۔ مثلاً الدین ناولاد پر مہربان ہونا۔ حاکم کا رعیت پر اور دوست کی دوست

کے ساتھ مہربانی اللہ کی رحمت ہی کی وجہ سے ہے۔ حتیٰ کہ اگر کوئی ظالم مظلوم پر رحم کھاتا ہے تو رحم بھی اس کے دل میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ڈالا گیا ہے۔

قرآن میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کی شان یوں بیان فرمائی۔

وَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَوْقَ رَحِيمٌ (توبہ ع ۱۶ پ ۱۱)

وہ مؤمنوں کے لئے بڑے شفیق اور مہربان ہیں۔

رسول اللہ ﷺ کا اپنی امت کے لئے اس قدر مہربان اور شفیق ہونا بھی اللہ کی رحمت کی وجہ سے ہے کہ اس نے آپکی طبیعت اور نظرت ہی ایسی بنادی۔ جیسے فرمایا:

فِيمَا رَحْمَةً مِّنَ اللَّهِ لَيْسَ لَهُمْ (آل عمران ع ۱۷ پ ۴)

اے پیغمبر! یہ اللہ کی رحمت ہے کہ تو ان کے لئے زم ہوا۔ خاوند اور بیوی کے درمیان رحمت بھی اسی کی نشانیوں میں سے ہے۔

وَ مِنْ أَيَّاتِهِ أَنَّ حَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا إِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا

وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَ رَحْمَةً (الروم ع ۳ پ ۲۱)

اور یہ اس کی نشانیوں میں سے ہے کہ اس نے تمہارے لئے تمہاری ہی جنس کی عورتیں پیدا کیں تاکہ ان سے سکون حاصل کر سکو۔ اور تم میں محبت اور مہربانی پیدا کر دی۔ الغرض کسی سے بھی اگر کوئی مہربانی ہو یا کوئی نعمت حاصل ہو تو یہ سب رب العالمین کی رحمت کا کرشمہ ہے۔ اسی لئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

لَوْ يَعْلَمُ الْكَافِرُ مَا عِنْدَ اللَّهِ مِنِ الرَّحْمَةِ مَا فَنِطَ مِنْ جِنْتِهِ أَحَدٌ

(مشکوٰۃ ص ۲۰۷ بحوالہ بخاری و مسلم)

یعنی اگر کافر کو اس کی رحمت کا علم ہو جائے تو اس کی جنت سے کوئی ناامید نہ ہو۔

قرآن کریم کا اگر مطالعہ کیا جائے تو بات مکشف ہو گی کہ ہر نعمت اس کی رحمت کا نتیجہ ہے: مثلاً مشکل کشائی

وَلَوْ رَجِحَنَا هُمْ وَكَشَفْنَا مَا بِهِمْ مِنْ ضُرٌّ (المومنون ع ۴ پ ۱۸)

اور اگر ہم ان پر رحم کریں اور جو تکلیفیں ان کو پہنچ رہی ہیں وہ دور کر دیں۔ یہوی اور اولاد بخشنا یا بیماری سے شفاد بینا جیسے ایوب علیہ السلام کے بارے میں فرمایا۔

فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرٌّ وَأَتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلُهُمْ مَعْهُمْ

رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَذِكْرًا لِلْعَابِدِينَ (الانیاء ع ۶ پ ۱۷)

پھر ہم نے ان کی دعا قبول کی اور جو ان کو تکلیف پہنچی تھی وہ دور کر دی اور ان کو بال پچے بھی عطا فرمائے اور اپنی مہربانی سے ان کے ساتھ اتنے ہی اور بھی بخشنے اور عبادت کرنے والوں کے لئے یہ نصیحت ہے۔

يُؤْنس علیہ السلام کو مجھلی کے پیٹ سے آزادی اللہ ہی کی رحمت سے ملی۔

لَوْلَا أَنْ تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِنْ رَبِّهِ (القلم ع ۲ پ ۲۹)

اگر اس کو اپنے پروردگار کی طرف سے رحمتیں نہ پہنچتیں۔

## = اُمُنْ وِيَنَالْ حفاظت کرنا =

هَلْ أَمْنِكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمْتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ مِنْ قَبْلُ فَاللَّهُ خَيْرٌ

حَفِظًا وَهُوَ أَرَحَمُ الرَّاحِمِينَ (یوسف ع ۸ پ ۱۳)

یعقوب نے کہا اس کے بارے میں تمہارا ایسا ہی اعتبار کرتا ہوں جیسا پہلے اس کے بھائی کے بارے میں کیا تھا۔ تو اللہ ہی بہتر نگہبان ہے اور وہ سب سے زیادہ رحم کرنے والا

ہے

= نقصان اور خسارہ سے بچنا۔

لَئِنْ لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنْ تَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ

(الاعراف ع ۱۸ پ ۹)

اگر ہمارا پورا دگار ہم پر رحم نہیں کریکا اور ہم کو معاف نہیں فرمائے گا تو ہم ضرور خسارہ میں رہیں گے۔

= قرآن کا نازل کرنا

تَنزِيلٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ - کتاب فصلت آیاتہ

(ختم سجدہ ع ۲۴ پ ۱)

اس کتاب کا نازل ہوا اللہ بڑے مہربان اور رحم کرنے والے کی طرف سے ہے۔  
ایسی کتاب جس کی آیتیں واضح ہیں۔

= سواریوں کا انتظام کرنا

وَتَحِيلُ الْقَالَمَ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا بِالْعِيَهِ إِلَّا بِشَقِّ الْأَنْفُسِ إِلَّا

رَبُّكُمْ لَرُؤْفَ رَّحِيمٌ (النحل ع ۱۴ پ ۱)

اور وہ تمہارے بوجھا یہے شہر کو لے جاتے ہیں کہ جہاں تم بغیر سخت جانشناک کے نہیں پہنچ سکتے۔ واقعی تمہارا بشفقت کرنے والا اور مہربان ہے۔

رَبُّكُمُ الَّذِي يُزِّحُ لَكُمُ الْفُلْكَ فِي الْبَحْرِ لِتَبْغُوا مِنْ فَصْلِهِ إِنَّهُ

کان یکم رَحِمًا (بنی اسرائیل ع ۷ ب ۱۵)

تمہارا پروردگار وہ ہے جو تمہارے لئے دریا میں کشتیاں چلاتا ہے تاکہ تم اسکا فضل  
ٹلاش کرو۔ بے شک وہ تم پر مہربان ہے۔

= توبہ کی توفیق دینا اور قبول کرنا =

فَتَلْقَى آدُمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ

(البقرہ ع ۴ ب ۱)

پھر آدم نے اپنے پروردگار سے کچھ کلمات سیکھے تو اللہ نے اسے معاف کر دیا،  
پیشک وہ توبہ قول کرنے والا اور مہربان ہے۔

= اسلام پر ثابت قدم رکھنا اور مناسک و احکام کی تعلیم دینا =

رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَ مِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَ أَرِنَا

مَنَاسِكَنَا وَ تُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ (البقرہ ع ۱۵ ب ۱)

اے ہمارے پروردگار ہم کو اپنا فرمانبردار بنا اور ہماری اولاد میں سے ایک جماعت  
اپنے تابع فرمان کر اور ہمیں حج کے احکام بتلا اور ہماری خطاؤں سے درگزر فرمابے شک تو برا  
معاف کرنے والا اور مہربان ہے۔

= نفس کی سرکشی سے بچنا =

وَ مَا أُبَرِيَ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لِأَمَارَةٍ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبُّ إِنَّ

(یوسف ع ۷ ب ۲۳) رَبُّ غُفْرَوْرَحِيمٌ

اور میں اپنے نفس کو پاک نہیں کہتا۔ بیشک نفس تو برائی سکھاتا ہے مگر جس پر میرا رب رحم کرے، بیشک میرا رب بخششے والا مہربان ہے۔ (یعنی اپنے تیئں پاکیزگی کا دعویٰ نہیں کرتا۔)

= رہنمائی کرنا اور اندر ہیرے سے روشنی میں لانا

هُوَ الَّذِي يُصْلِي عَلَيْكُمْ وَ مَلَائِكَتُهُ لِيُخْرِجُكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَ كَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا  
الاحزاب ع ۶ پ ۲۲) (ا

وہی تو ہے جو تم پر رحمت بھیجا ہے اور اسکے فرشتے بھی تمہارے لئے مغفرت کی دعا مانگتے ہیں تاکہ تم کو اندر ہیروں سے نکال کر روشنی کی طرف لے جائے اور اللہ مونوں پر مہربان ہے۔

= رسول اللہ ﷺ کا اس امت کی طرف مبعوث ہونا

وَ مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ (آلہیاء ع ۱۷ پ ۱۷) -

اے پیغمبر آپ کو جہاؤں کے لئے رحمت بنا کر بھیجا۔

= خود رسول اللہ ﷺ کا سخت مخالفت، اذیتوں اور لاچ کے بعد بھی ثابت قدم رہنا

وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَ رَحْمَتُهُ لَهُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضْلُلُوكُ  
وَمَا يُضْلُلُونَ إِلَّا أَنفُسُهُمْ وَمَا يَضُرُونَكَ مِنْ شَيْءٍ (السباء ع ۱۷ پ ۵۰)  
اور اگر تم پر اللہ کا فضل اور رحمت نہ ہوتی تو ان میں سے ایک جماعت تم کو پہکانے کا قصد کر چکی تھی اور یہ اپنے سوا کسی کو یہ کا نہیں سکتے اور نہ تمہارا کچھ بکار سکتے ہیں۔

= بارش کا بر سنا / بر سانا =

وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ بُشِّرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ (الفرقان ع ٥ پ ۱۹) -

اور اللہ وہ ہے جو اپنی رحمت کی بارش سے پہلے ہواں کو خوشخبری بنا کر بھیجتا ہے۔

وَهُوَ الَّذِي يَنْزَلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا فَنَطُوا وَيَنْتَشِرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ

الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ (الشوری ع ۳ پ ۲۵)

اور اللہ وہ ہے جو لوگوں کے نامید ہو جانے کے بعد میںہ بر ساتا ہے اور اپنی رحمت کو پھیلا دیتا ہے اور وہی کار ساز، قابل تعریف ہے۔

= کشتیوں کا منزل مقصود تک سلامتی سے پہچنا =

وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللَّهِ مَجْرِهَا وَمُرْسِهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ

(ہود ع ۴ پ ۱۲) -

اور نوحؑ نے کہا اللہ کا نام لے کر اس میں سوار ہو جاؤ اور اسی کے نام سے اس کا چلنا اور ٹھہرنا ہے۔ بے شک میر ارب بخششے والا اور مہربان ہے۔

= اختلاف اور فرقہ بندی سے بچنا =

وَلَا يَرَوُنَ مُخْتَلِفِينَ إِلَّا مَنْ زَحَمَ رَبُّكَ (ہود ع ۱۰ پ ۱۲) -

اور وہ ہمیشہ اختلاف کرتے رہیں گے مگر جن پر تمہارا پروار دگار حم کرے

= دنیا اور آخرت میں بھلائیوں کا لکھا جانا =

أَنْتَ وَلِنَا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الْغَافِرِينَ - وَأَكْتُبْ لَنَا فِي

هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ فِي الْآخِرَةِ إِنَّا هُدُنَا إِلَيْكَ (الاعراف ع ۱۹ ب ۹)

توہی ہمارا سنجھائے والا ہے سو ہم کو بخش دے اور ہم پر رحم فرمادے تو سب سے بہتر بخشے والا ہے اور ہمارے لئے اس دنیا اور آخرت میں بھلائی لکھ دے کیونکہ ہم نے تیری طرف رجوع کیا ہے۔

= شیطان کی پیروی سے بچنا =

وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةً لَاتَّبَعُتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا

(النساء ع ۱۱ ب ۵)

اگر اللہ کا فضل اور مہربانی تم پر نہ ہوتی تو چند اشخاص کے سواب شیطان کے پیچھے ہوتے۔

= عذاب میں جلدی نہ کرنا =

وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَوْ يُؤَاخِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلَ لَهُمُ

العذاب (الكهف ع ۸ ب ۱۵)

اور تیرا پروردگار بخشے والا اور رحمت والا ہے۔ اگر وہ ان کے کرتوں پر ان کو پکڑنے لگے تو جلد عذاب بیٹھ ج دے۔

= عذاب سے پناہ دینا =

قُلْ أَرَءَ يُتَمِّمُ إِنْ أَهْلَكَنِي اللَّهُ وَمَنْ مَعَيْ أَوْ رَحْمَنِنَا فَمَنْ يُجِيرُ

الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ إِلَيْمٍ (الملک ع ۲ ب ۲۹)

(اے پیغمبر) کہو کہ بھلادیکھو تو اگر اللہ مجھ کو اور میرے ساتھیوں کو بلاک کر دے یا ہم پرمہربانی کرے تو کون ہے جو کافروں کو دکھ دینے والے عذاب سے بچائے۔

= بھول چوک کو گناہ شمارنہ کرنا =

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنَّ مَا تَعْمَدُتُ قُلُوبُكُمْ وَ

كَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا (الاحزاب ع ۲۱ ب)

اور جوبات (حرکت) تم سے غلطی سے ہو گئی ہواں میں تم پر کچھ گناہ نہیں لیکن جو دل کے ارادے سے کرو، اور اللہ بخشنے والا ہم بریان ہے۔

= آزاد عورتوں سے نکاح مشکل ہونے کی صورت میں

لوٹدیوں سے نکاح کا روا ہونا =

وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ

مَا ملَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَّبَكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ (الی قوله) ذاللک لِمَنْ

خَشِيَ الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ تَصْبِرُوا خَيْرَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ

(النساء ع ۴ ب ۵)

اور جو شخص تم میں سے مؤمن آزاد عورتوں سے نکاح کرنے کی طاقت نہیں رکھتا تو مؤمن لوٹدیوں ہی سے، جو تمہارے قبضے میں ہوں، نکاح کر لے۔ ان کے مالکوں کی اجازت سے، اور دستور کے مطابق ان کا مہر بھی ادا کرو۔ یہ اجازت تم میں سے اس شخص کے لئے ہے جسے گناہ کر بیٹھنے کا اندریشہ ہو اور صبر کرنا تمہارے لئے زیادہ بہتر ہے اور اللہ

بخشش والامہر بان ہے۔

= ترکیہ نفس اور پاکیزگی اختیار کرنا =

وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةً مَا زَكِيَ مِنْكُمْ مَنْ أَحِدٍ

(النور ع ۳ پ ۱۸) -

اگر تم پر اللہ کا فضل اور مہربانی نہ ہوتی تو تم میں سے کوئی ایک بھی (گناہ سے) پاک نہ ہو سکتا۔

= شغل سے کشادگی (و سعت) کرنا =

وَإِمَّا تُعِرضُنَّ عَنْهُمْ أَيْغَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا

(بني اسرائیل ع ۳ پ ۱۵)

اگر تم اپنے پروردگار کی رحمت (رزق) کی شغل کے سبب ان سے اعراض کرو جس رزق کے ملنے کی تم اپنے رب سے امید رکھتے ہو۔

= قصاص کے احکام =

ذَالِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةً (البقرہ ع ۲۲ پ ۲۲) -

یہ حکم تمہارے رب کی طرف سے آسانی اور رحمت ہے۔

= صالح بندوں میں داخل کرنا =

وَأَذِلْلِيُّ بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ - (النعل ع ۲ پ ۱۹) -

اور مجھے اپنی مہربانی سے اپنے صالح بندوں میں داخل کر۔

= عذاب قیامت کی برایوں سے بچانا =

وَمَنْ تَنِي السُّبْعَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحْمَتَهُ (العون ۱۷ پ ۲۴) -

اور جس کو تو اس روز سختیوں سے بچالے گا تو بے شک تو نے اس پر مہربانی فرمائی۔

= قیامت کے روز مومنوں کے چہروں کاروشن ہونا =

وَأَمَّا الْذِينَ ابْيَضُوا وُجُوهُهُمْ فَهُنَّ رَحْمَةُ اللَّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ

(آل عمران ۱۱ پ ۴)

اور جن لوگوں کے چہرے سفید ہوں گے وہ اللہ کی رحمت میں ہوں گے اور ان میں ہمیشہ رہیں گے۔

= رات کو آرام کیلئے اور دن کو معاش کیلئے =

وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الْأَيَّلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَتَغَуَّرُوا مِنْ

فضلہ (القصص ۷ پ ۲۰) -

اور اس نے اپنی رحمت سے تمہارے لئے رات کو اور دن کو بنا لیا تاکہ تم اس (رات) میں آرام کرو اور (دن میں) اس کا فضل تلاش کرو۔  
اس طرح کی اور کئی آیات ہیں۔

پوری کائنات کا ہر منظر رحمت ہی رحمت ہے۔

ارشاد ہوتا ہے کہ:

وَاللَّهُمْ إِنَّهُ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ - إِنَّ فِي خَلْقِ  
السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ الْأَيَّلِ وَالنَّهَارِ وَالْفَلَكِ الَّتِي تَجْرِي  
فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَخْيَا  
بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَائِبٍ وَتَصْرِيفِ الرِّياحِ  
وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَأْتِ لِقَوْمٍ يَعْقُلُونَ -

(البقرہ ع ۲۰ ب ۲) -

اور تمہارا معبود ایک اللہ ہے۔ اس کے سوا کوئی اور معبود نہیں۔ وہ براہمہ بان اور رحم والا ہے۔ پیشک آسمانوں اور زمین کی تخلیق، رات اور دن کے بدلتے رہنے میں اور کشتیوں میں جو دریا میں لوگوں کے فائدہ کے لئے روایا ہیں اور پانی (میں) جس کو اللہ نے آسمان سے اتنا اور اس سے مردہ زمین کو زندہ کیا اور اس میں ہر قسم کے جانور پھیلانے اور ہواویں کے بدلتے میں اور بادل جو آسمان اور زمین کے درمیان تاثیع کئے ہوئے ہیں۔ ان سب چیزوں میں عکلندوں کے لئے نشانیاں ہیں۔

یعنی کائنات کی ہر ایک چیز آسمان جیسی فلک بندی، زمین جیسی فرش بندی، رات کی تاریکی، دن کی روشنی اور ان کا ایک دوسرے کے بعد آنا، دریاؤں اور سمندروں میں پہاڑ جیسی بلند و بالا کشتیوں کا چلنا اور ان سے لاکھوں کروڑوں کا فرع خاصل کرنا، بادل، بارش، مختلف اقسام کے درخت، پودے، بیٹیں، اور بے شمار قسم کی مخلوق، ہواویں کا چاروں طرف گئنا، یہ سب رحمٰن و رحیم کی بے نظیر رحمت کی نشانیاں ہیں۔

حتیٰ کہ عیسائی جو اس بات پر فخر کرتے ہیں کہ ہم میں معمود اکساری، رحمت و مہربانی بہت زیادہ ہے۔ مگر وہ بھی صرف ان لوگوں میں تھی جو عیسیٰ علیہ السلام کے پیروکار تھے یہ

بھی مُحَمَّدُ اللَّهُ كَيْ طَرْفٍ سَتَّهٗ۔

وَ قَفَّيْنَا بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَ أَتَيْنَاهُ الْأَنْجِيلَ وَ جَعَلْنَا فِي قُلُوبِ

الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَ رَحْمَةً  
(الْحَدِيدُ ٤)

ب (۲۷)

اور پیچھے (انہیاء کے تسلیل میں) ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو بھیجا اور ان کو انجلی  
عنایت کی اور جن لوگوں نے ان کی پیری وی کی ان کے دلوں میں نرمی اور مہربانی ڈال دی۔  
ذوالقرنین نے جب یا ہونج و ماجون جیسی خطرناک اور دہشتگار قوم کے آگے بند  
باندھ کر روک دیا اور لوگ اس قوم کے فتح سے فتح گئے تو ذوالقرنین نے بھی یہ اقرار کیا کہ  
یہ کامیابی اللہ تعالیٰ کی رحمت کی نشانی ہے۔

قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّنْ رَّبِّي  
(الْكَهْفُ ۱۱۶ ب)

کہا یہ میرے رب کی ایک مہربانی ہے۔ خضر علیہ السلام نے ایک تختہ نکال کر  
غیر بپوں کی کشٹی کو بچالیا۔ ناقبت اندلس لڑکے کو قتل کیا اور تیتوں اور مسکینوں کے  
خزانے کو بچانے کے لئے دیوار کی مرمت کی۔ خضرؑ کہتے ہیں کہ یہ اللہ کی رحمت ہے۔

رَحْمَةٌ مِّنْ رَّبِّكَ وَ مَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِيْ ذَالِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ

عَلَيْهِ صَبَرًا  
(الْكَهْفُ ۱۰۶ ب)

یہ مہربانی تیرے پر درگار کی طرف سے ہے اور میں نے اسے اپنی رائے (مرضی)  
سے نہیں کیا۔ یہ تفسیر ہے اس کی جس پر تو نے صبر نہ کیا۔ خود خضرؑ کو جو عطا ہوا وہ بھی اسی  
کی رحمت ہے۔

آئیَاهُ رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِنَا وَعَلِمْتُهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا (الکھف ع ۹۴ پ ۱۵)۔

اس کو ہم نے اپنے پاس سے رحمت دی تھی اور اپنے پاس سے ایک (خاص) علم سکھایا تھا۔ موئی علیہ السلام کو اپنی زبان کی کمزوری اور سینے کی شگل کی شکایت کرنے پر ان کے بھائی ہارون علیہ السلام کو نبی بنا کر ہمراہ استھن کرنا بھی اللہ کی مہربانی تھی۔

وَ وَهَبَنَا لَهُ مِنْ رَحْمَتِنَا أَخَاهُ هَارُونَ نَبِيًّا (مریم ع ۴ پ ۱۶)۔

اور ہم نے اپنی مہربانی سے اس کے بھائی ہارون کو نبی بنا کر اسے عطا کیا۔ ابراہیم علیہ السلام کے بڑھاپے اور ان کی زوجہ مطہرہ کے بانجھ پن کے باوجود ان کو اولاد بخشنا خاص رحمت تھی۔

قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَةُ اللَّهِ وَبِرَّ كَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ

(ہود ع ۷۷ پ ۱۲)۔

انہوں (فرشتوں) نے کہا کہ اے اہل بیت تم پر اللہ کی رحمت اور برکتیں ہیں۔ کیا تم اللہ کی قدرت سے تجب کرتی (کرتے) ہو۔ بلکہ تمام انبیاء علیہم السلام کو جو کچھ عطا ہوا وہ ان کے رب کی رحمت تھی۔

وَ وَهَبَنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنَا وَ جَعَلَنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلَيْهَا

(مریم ع ۳ پ ۱۶)

اور ان کو اپنی رحمت سے (بہت سی چیزیں) عنایت کیں اور ان کا سچا بول بالاذکر بجیل بلند کیا۔ اللہ تعالیٰ کے مقرب فرشتے جو عرش اٹھائے ہوئے ہیں وہ بھی اس کی رحمت کے امیدوار ہیں۔

رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَّ عِلْمًا  
 (العلومن ع ۱ پ ۲۴)

اے ہمارے پور دگار تیری رحمت اور تیر اعلم ہر چیز کو احاطہ کئے ہوئے ہے۔ اسی طرح دیگر نیک بندے بھی اس کی رحمت کے امیدوار ہیں۔

وَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ  
 (بنی اسرائیل ع ۶ پ ۱۵)

اور وہ اس کی رحمت کی امید رکھتے ہیں۔ جو کام بھی ایسے رحمان و رحیم کے نام سے شروع ہو گا وہ بڑا بارکت ہو گا۔

### ﴿۳﴾ الْمَلِكُ (بادشاہ)

جو ان پنے ہر حکم کو نافذ کر سکے۔ کسی اور بادشاہ کی یہ صفت نہیں بلکہ وہ بادشاہوں کا بادشاہ ہے۔ (ازجاج)۔

### ﴿۴﴾ الْقَدُّوسُ (پاک)

جو ہر عیوب اور نقش سے پاک ہے۔ ایسی پاکی جو انسانی تصور ہے بالا ہو (الغزالی)  
 اور برکت والا (ازجاج)۔

### ﴿۵﴾ السَّلَامُ (سلامتی والا)

جس کی ذات عیوب سے اور اس کی صفات ناقص سے اور اپنے افعال میں مطلقاً  
 برائی سے پاک ہو۔ (الغزالی) نیز سلامتی دینے والا کہ مخلوق اس کے ظلم سے محفوظ ہے  
 (البیهقی)

### ﴿۶﴾ الْمُؤْمِنُ (امن دینے والا)

جس سے امن و امان مانگا جائے اور کسی کے لئے بھی امن، اس کے سوا کسی اور سے متصور نہ ہو۔ (الغزالی) نیز بقول زجاج ایمان بمعنی تقدیق اور اللہ تعالیٰ اپنی وحدانیت کی تقدیق کرنے والے ہیں۔ فرمایا:

شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَاتِلًا مِّنْ بِالْقِسْطِ  
لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ

(آل عمران ع ۲ پ ۳)

اللہ تعالیٰ اور اس کے سب فرشتے اور اہل علم یہ گواہی دیتے ہیں کہ اس اللہ کے سوا کوئی اور معبد نہیں، جو انصاف سے قائم ہے، اس اللہ کے سوا کوئی اور معبد نہیں، وہ غالب اور حکمت والا ہے۔

## ۸) الْمَهِيمِنُ (نگہبان اور محافظ)

وہ اپنی خلقت پر ان کی حیات، موت، عمل، رزق اور اجل وغیرہ پر محافظ ہے (الغزالی) نیز آخرت میں وہ اعمال کے بدے (تاکہ کسی کو بھی اس کے نیک عمل کا بدلہ کہنا نہ ملے) پر بھی نگہبان ہے۔ اور یہ بھی کہ کسی گناہ کار کو اس کے گناہ کی سزا (زیادہ) نہ ملے، اس پر بھی نگہبان و محافظ ہے۔ (بیہقی)

## ۹) الْعَزِيزُ (غالب)

وہ ہر چیز پر غالب ہے۔ حتیٰ کہ ہر عزت اور غلبہ والا اس کی عزت کے سامنے ذیل ہے۔ کیونکہ اصل عزت بمعنی غلبہ اور سختی کے ہے۔ فرمایا فَعَزَّزَنَا بِثَالِثٍ (بیس ع ۲ پ ۲۲)

پھر ہم نے تیرے سے غلبہ دیا۔ وَ عَزَّزَنَا فِي الْخَطَابِ (ص ع ۲ پ ۲۳) اور گفتگو میں مجھ پر سختی کرتا ہے۔ نیز کہا جاتا ہے عزتی فلاں الامر یعنی فلاں مجھ پر اس کام میں

غالب آگیا۔ (الْوَجَاج) اللہ ایسا غالب ہے کہ اس تک پہنچایا برائی پہنچانا ممکن ہو، اس کی طاقت اور رسائی ہمیشہ قائم ہے (البیهقی)

## ﴿۱۰﴾ الْجَبَارُ (ملانے والا)

کمزور اور نوٹھے ہوئے دلوں کو آپس میں ملانے والا۔ نیز زور آور، کیونکہ جر بھتی  
قہر کے بھی آئے ہیں۔ نیز بلند کیونکہ جر کے معنی بلندی کے بھی ہیں۔ کھجور کے بلند و بالا  
درخت کو بھی جبارہ کہا جاتا ہے۔ (قصیدہ نونیہ لابن القیم ص ۱۵) بیہقی امام خطابی سے  
نقل کرتے ہیں کہ الجبار یعنی اپنی مخلوق کو اپنے ارادہ، امر اور نہی کے آگے مجبور کرنے والا  
اور فقراء اور محتاجوں کے اسباب معاش کو جمع کرنے والا۔

## ﴿۱۱﴾ الْمُتَكَبِّرُ (برداۓ کرنے والا)

ودذات جس کے سامنے ہر چیز خیر نظر آتی ہے اور ایسی براہی اس کی ہی شان ہے۔ (الغزالی)  
نام میں "ت" تخصیص کے لئے اور تفرد کے لئے ہے۔ اس لئے کسی مخلوق کے لئے تکبر روا  
نہیں بلکہ ان کے لائق تو بعمر و اکساری اور بندگی ہے۔

## ﴿۱۲﴾ الْخَالِقُ (اندازہ کرنے والا)

کیونکہ اصل خلق بمعنی تقدیر کے ہیں: مثلاً خلقت الشی خلقا اذا قدرته  
قرآن کریم میں ہے۔ وَ تَخْلُقُونَ إِفْجَماً (العنکبوت ع ۲۰ پ ۲۰) اور تم جھوٹا اندازہ  
کرتے ہو۔ یعنی اللہ تعالیٰ خلق کا مقدار (اندازہ مقرر کرنے والا) بیدا کرنے والا، ابھارنے  
اور کمل کرنے والا اور اس کی تدبیر کرنے والا ہے۔ فَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ

(المؤمنون ع ۱ ب) اللہ کی ذات با برکت سب سے بہتر بنانے والی ہے۔ زجاج نے بھی اسی طرح کہا ہے۔

### ﴿۱۳﴾ الْبَارِئُ (پیدا کرنے والا)

اس حیثیت سے کہ وہ موجود ہے (الغزالی)

### ﴿۱۴﴾ الْمَصَوْرُ (صورت عطا کرنے والا)

یعنی خوبصورت ترتیب دیکر بنانے والا (الغزالی) اور ہر صورت کو بغیر کسی نقل یا مثال کے بنانے والا۔ (الزجاج)

### ﴿۱۵﴾ الْغَفَّارُ (ڈھانپنے والا)

دنیا میں گناہوں اور برا یوں کو عمدہ طریقے سے ڈھانپنے والا اور آخرت میں عذاب کے بجائے در گزر کرنے والا۔ (الغزالی) یہ اسم مبارک فعل کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے (یہعنی) جس کے معنی ہیں بار بار بڑے بڑے گناہ بخشنے اور ڈھانپنے والا۔

### ﴿۱۶﴾ الْقَهَّارُ (زبردست)

وہ زبردست ہے۔ سرکش اور دشمن پر قوت اور غلبہ سے، مخالفین پر آیات اور دلائل سے اور عام مخلوق پر موت کے ذریعہ۔ ہر موجود چیز اس کی قدرت کے آگے عاجز ہے اور اس کے قبضہ میں ہے۔ (الزجاج والغزالی)

### ﴿۱۷﴾ الْوَهَابُ (بہت زیادہ دینے والا)

بغیر کسی معاوضہ یا غرض کے (ازجاج)۔ بغیر مانگے عطا کرنے والا۔  
علامہ قاضی محمد سلیمان منصور پوری شرح اسماء الحشی میں ص ۲۹ پر تحریر فرماتے

ہیں:

”وہاب وہ ہے کہ عطا ہائے صوری و معنوی اور عطیات دینی و اخروی کا مالک وہی  
ہے۔ یہی اسم ہے جو بتلاتا ہے کہ بندہ کے پاس اس کے گھر کی کوئی شے نہیں اور جو کچھ ہے وہ  
سب دادِ الہی اور جودِ ناتھاہی کا نتیجہ ہے۔“

## ﴿۱۸﴾ الرَّزَّاقُ (رزق دینے والا)

ہر جاندار کے لئے رزق پیدا کرے اور رزق کو حاصل کرنے کے اسباب مہیا  
کرے اور ان تک پہنچائے۔ رزق دو قسم کا ہے۔ ایک ظاہری یعنی قوت (غذا) اور طعام جو  
جسم کے کام آئے۔ اور دوسرا باطنی جو ایمان کے لئے قلب کی روشنی اور دین کے لئے  
رہنمائی بنے۔ ظاہری رزق کا فائدہ جسم کے لئے اور باطنی رزق ابdi زندگی یعنی آخرت  
کے لئے ہے۔ دونوں اقسام کا وہی مالک ہے اور وہی اپنی مہربانی سے اپنے بندوں تک اسے  
پہنچاتا ہے۔ مگر جس کے لئے چاہے اپنی مرضی کے مطابق ہر دور رزق کشاوہ فرمادے یا اٹک  
کر دے۔ (الغزالی) اور بقول زجاج رزق کے اصل معنی ہیں کسی کو بھی کسی چیز سے نفع  
حاصل کرنے کی اچھی طرح اجازت دی جائے۔ قرآن میں ہے۔ وَ مَنْ رَّزَقْنَاهُ مِنَا رِزْقًا  
حَسَنًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًا وَّ جَهْرًا (التحلع ۱۰ ب ۱۴) اور جس کو ہم نے اپنی طرف  
سے اچھی روزی دی، سو وہ اس میں سے خرچ کرتا ہے پوشیدہ اور ظاہر۔

## ﴿۱۹﴾ الْفَتَّاحُ (کھولنے والا)

یعنی حق اور باطل کے درمیان۔ اس طرح کہ حق کو ظاہر اور باطل کو غم کر دے۔ (ازجاج) اور اپنی مہربانی سے بند چیز کو کھول دے اور رہنمائی و نشاندہی سے مشکل کو حل کر دے۔ انبیاء علیہم السلام کو فتح عطا فرمائے۔ فرمایہ: إِنَّا نَقْتَلُنَا لَكُمْ فَتَحَّا مُبِينًا (الفتح ع ۱ پ ۲۶) (اے نبی) ہم نے آپ کو ظاہر فتح دی۔ اپنے خاص بندوں کے دلوں سے پرده ہٹائے۔ غیب اور رزق کی چاپیاں اس کے ساتھ میں ہیں (الغزالی)۔ علامہ قاضی محمد سلیمان منصور پوری ص ۱۷ پر لکھتے ہیں:

”فتاح وہی ہے جو مشکلات، مہمات (کی گرہوں) کو کھول دیتا ہے۔ فتاح وہی ہے جو دل کو حق کے لئے کھول دیتا ہے۔ فتاح وہی ہے جو زبان پر علوم کو جاری فرمادیتا ہے۔ فتاح وہی ہے جو انسٹشاف علوم کے ساتھ آنکھوں کے پر دے دور کر دیتا ہے۔ فتاح وہی ہے جو اہل حق اور باطل کے درمیان فیصلہ فرماتا ہے۔ فتاح وہی ہے جو صادقین سے صدق کو ظاہر کرتا ہے۔ کاذبین کی اصلاحیت سب پر کھول دیتا ہے۔ اہل ایمان کو اس کی ذات مقدس سے کشائش ظاہری و باطنی کی امید رکھنی چاہیئے۔“

## ﴿۲۰﴾ الْعَلِيمُ (جانے والا)

اس کے علم کا کمال یہ ہے کہ ہر شے پر اس کا علم محیط ہے۔ ظاہر ہو یا پوچھیا شدہ، چھوٹی ہو یا بڑی، اول ہو یا آخر۔ الغرض اس کا علم اتنا کامل ہے کہ کسی اور علم والے کے لئے تصور بھی ممکن نہیں۔ (الغزالی) فعل کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے یعنی بہت زیادہ اور ہر وقت جانے والا۔ (بیهقی)

## (۲۱-۲۲) الْقَابِضُ . الْبَاسِطُ

(شگل کرنے والا۔ کشادگی کرنے والا)

اوب کا تقاضہ ہے کہ ان دونوں کا ذکر ایک ساتھ کیا جائے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی پوری قدرت دونوں ناموں کو ایک ساتھ ذکر کرنے کے بعد ہی ظاہر ہوتی ہے۔ مثلاً الٰہی فلان قبض امری و بسطہ یعنی میری شگل اور کشادگی فلاں آدمی کے ساتھ میں ہے۔ اس پورے جملے سے کہنے والے کا یہ مقصد ظاہر ہوتا ہے کہ میرے سارے کام اس کے حوالے ہیں۔ اس طرح دونوں صفات کو جمع کرنے سے مقصد ہو گا کہ خلوق کے سارے کام اللہ تعالیٰ کے زیر قدرت ہیں۔ (الزجاج)۔ یعنی وہ اللہ جو موت کے وقت روحوں کو قبض کرتا ہے اور زندہ کرتے وقت ارواح کو اجسام کے لئے کھوتا ہے۔ دنیا والوں سے صدقات قبول کرتا ہے اور فقراء و مساکین کا رزق کشادہ کرتا ہے۔ کبھی تو دنیا والوں کا رزق اتنا کشادہ کرتا ہے کہ بھوک کا نام بھی نہ رہے اور کبھی فقر کیلئے اتنی شگل کرتا ہے کہ اس میں کوئی طاقت نہ رہے۔ وہی اللہ ہے جو اپنے بندوں کو بقدرہ میں لے کر اتنی شگل کرے کہ وہ اس سے غافل نہ ہوں اور اپنی مہربانی سے اس طرح کشادگی کہ اس کی طرف تقرب حاصل کریں۔ (الغزالی)

## (۲۳-۲۴) الْخَافِضُ . الْرَّافِعُ

(گرانے والا۔ اٹھانے والا)

اپنے دشمنوں کو گرانے والا، ذلیل گرنے والا، بے نصیب کرنے والا، اور اپنے قرب سے دور کرنے والا۔ اور اپنے دوستوں کی شان یا مرتبہ کو بلند کرنے والا، دنیا میں ان

کے نام اور کلمات کو اٹھانے والا اور آخرت میں درجات بلند کرنے والا۔ (الرجان)

## ۲۵) الْمُعِزُ (عزت دینے والا)

اس کی تین اقسام ہیں:

اول: اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو دنیا میں خوشحالی نصیب فرماتے ہیں اور بلند شان عطا فرماتے ہیں۔ یہ اعزاز حکم اور بالفعل ہے۔

دوم: اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو آزمائے کی خاطر تنگی کرتے ہیں حالانکہ وہ دین کے لحاظ سے اعلیٰ درجات پر فائز ہوتے ہیں مگر ان کے صبر کی وجہ سے ان کا ثواب اور درجہ دن بدین بڑھتا رہتا ہے۔ یہ اعزاز اگرچہ بالفعل نہیں مگر حکم ہے۔

سوم: اللہ تعالیٰ اپنے کتنے ہی دشمنوں کی روزی فراخ کر دیتے ہیں۔ مال اور دولت کی فراوانی ہوتی ہے اور ان کے امر و نبی کی دنیا میں اچھی خاصی حیثیت ہوتی ہے یہ اعزاز بالفعل ہے مگر حکم نہیں کیونکہ ان کے لئے آخرت میں دامنی عذاب ہے۔ دنیا میں ان کوڈھل میں ہوئی ہے۔ جیسے فرمایا۔

إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَرَدُوا إِثْمًا وَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِمِّنٌ

(آل عمران ع ۱۸ ب پ)

ہم ان کو اسلئے مہلت دیتے ہیں کہ وہ گناہوں میں بڑھتے چلے جائیں اور آخر کار ان کو ذمیل کرنے والا عذاب ہو گا۔ یہ اللہ کی قدرت ہے کہ جس کو چاہے عزت عطا فرمائے۔ (الرجان)

## ۲۶) الْمُذَلُ (خوار کرنے والا)

سرش اور ضدی انسانوں کو ذلت حکم ہو یا بالفعل۔ جیسا کہ دنیا کے ظاہری امور میں یعنی

ان کو غلام بنانا اور ان کے پیچے ذلت لگانا یا ان سے جزیہ لینا۔ فرمایا حتیٰ یُعْطُوا الجزیةَ عَنْ يَدِهِ وَ هُمْ صَاغِرُوْل (التریہ ۴، ب ۱۰) یہاں تک کہ وہ اپنے ہاتھ سے ذلیل ہو کر جزیہ دیں یعنی آخرت کی ذلت تو الگ ہے۔ (الرجاج)

## ﴿۲۷﴾ الْسَّمِيعُ (سمنے والا)

اس کی سامت سے کوئی چیز بھی دور نہیں۔ چیونی کی آواز ہو یا کسی اور چیز کی، اللہ کی حمد و تعریف کرے یا کوئی پکارنے والا پکارے۔ الغرض اس کا سنتا بے مثل ہے۔ (الغزالی) اور سمع بمعنی اجابت (قبول کرنے) کے بھی آئے ہیں۔ (الرجاج)

## ﴿۲۸﴾ الْبَصِيرُ (دیکھنے والا)

جو ہر چیز کو دیکھتا ہے اگرچہ وہ تحت الشُّرُقِ میں ہی کیوں نہ ہو۔ (الغزالی)

## ﴿۲۹﴾ الْحَكْمُ (حاکم یا فیصلہ دینے والا)

اصل معنی ہیں منع کرنا یا روکنا، کیونکہ حاکم دو افراد یا گروہ کو آپس میں لڑنے سے روکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اپنے بندوں کے درمیان فیصلہ کرنے والے ہیں، نہ کہ کوئی اور۔ جو دنیا میں فیصلہ کرتے ہیں وہ بھی اس کی نازل شدہ شریعت سے استفادہ کرتے ہیں۔ (الرجاج) اللہ تعالیٰ وہ حاکم ہے کہ اس کے فیصلہ کو کوئی روکنے والا نہیں۔ (الغزالی)

## ﴿۳۰﴾ الْعَدْلُ (انصاف کرنے والا)

جس کا فیصلہ، قول اور فعل سب حق اور یعنی انصاف ہیں۔ (بیہقی)

## اللَّطِيفُ (زمی کرنے والا) ۳۱

لطف کے معنی گفتار اور کردار میں نرمی اور مہربانی کے ہیں۔ اس کی مہربانی اور لطف جملہ امور میں ہے۔ اس کے لطف نے صوری مادی چیزوں، حسین صورتوں، موزوں بیت اجسام طیفہ اور اجرام نورانیہ کو عمدہ مناسبت اور نورانیت، شفاف اور ہمہ اقسام رنگ بخشنے اس کے علمی لطف نے انہیاں، اولیاء، علماء، راتھین، اہل بصیرت اور مجاهدین کو ان کے علمی مرتبہ کے مطابق معرفت نصیب فرمائی اور اس کے عملی لطف نے اہل دانش کو معاش اور معاملات میں منفعت اور اہل شعور کو آگاہی اور متقین کو بصیرت عطا فرمائی اور اس کے باطنی لطف نے پاک و صاف طبع لوگوں، اہل قناعت اور آزاد طبع انسانوں کو پورا حصہ عطا فرمایا۔ اس کے لطف تکونی نے ہر موجود شے کو عدم سے وجود بخشا اور اس کے معنوی لطف کا اثر صالح اور نیک بندوں پر ہوا اور اسکے دنیاوی لطف نے بادشاہ اور امراء کو دنیا کا بڑا حصہ اور کامرانی عطا کی۔ اس کے اخودی لطف نے صالح اور نیکوں کو اپنی معیت نصیب فرمائی۔ اسی لطف سے آخرت میں ایمانداروں کی نجات اور صالحین کے درجات بلند ہوں گے۔ (شرح اسماء الحسنی مصنف قاضی محمد سلیمان منصور پوری ص ۸۷)

## الْخَبِيرُ (خبردار) ۳۲

جس سے کوئی بھی چیز پوشیدہ نہ ہو بلکہ ہر حرکت اور سکون، اضطراب و اطمینان الغرض سب کی اس کو خبر ہے۔ علم ہر ظاہر و پوشیدہ چیز کے لئے عام ہے مگر پوشیدہ چیزوں کے جانے کو خبرہ کہا جاتا ہے اور جانے والے کو خبیر۔ (الغزالی)

## ﴿٣٣﴾ الْحَلِيمُ (بردبار)

جو عذاب کرنے میں جلدی نہیں کرتا۔ نافرمانوں کی نافرمانی اور حکم کی مخالفت کے باوجود دادے نہ غصہ آتا ہے اور نہ غصب کہ وہ اپنے بندوں کو جلد پکڑ لے۔ اس کا غصہ و غصب اسے فوری انقام پر آمادہ نہیں کرتا۔ (الغزالی)

## ﴿٣٤﴾ الْعَظِيمُ (سب سے بڑا)

شان، حکومت، اور غلبہ میں۔ (الزجاج)

## ﴿٣٥﴾ الْغَفُورُ (بخشنے والا)

یہ بھی غفار کی طرح مبالغہ کے معنی رکھتا ہے مگر غفار میں تکرار کے معنی ہیں (یعنی بار بار بخشنے والا) اور غفور میں کمال اور تمام کے یعنی سب گناہ بخشنے والا۔ (الغزالی)

## ﴿٣٦﴾ الْشَّكُورُ (تحوڑی سی محنت پر بہت زیادہ اجر دینے والا)

یعنی جو قلیل عبادت پر زیادہ درجات عطا فرمائے اور دنیا کی قلیل عبادت پر آخرت کی لا احمد و لا نعمتیں عطا کرے۔ (الغزالی) کیونکہ اللہ تعالیٰ عمل کے بد لے اجر دیتے ہیں اس لئے اسے بھی شکر کہا گیا ہے۔ (الزجاج)

## ﴿٣٧﴾ الْعَلِيُّ (بلند)

کیونکہ وہ اپنی ساری مخلوق سے بلند ہے۔ (الزجاج) وہ سات آسمانوں سے اوپر عرش پر ہے۔ الْرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوْى (ظہع ۱۷۱) اللہ مستوی عرش ہے۔

## ﴿٣٨﴾ الْكَبِيرُ (سب سے بڑا)

اس کی شان و جلال کے سامنے بڑے سے بڑے بھی حیر ہیں۔ (بیہقی)

## ﴿٣٩﴾ الْحَفِیظُ (سنبحا لے والا)

پوری کائنات کو دکھو اور تکالیف سے پناہ میں رکھنے والا (الغزالی)۔

## ﴿٤٠﴾ الْمُقِيتُ (روزی دینے والا)

خود پیدا کرے اور بندوں تک پہنچائے یا سب کو کافی ہو۔ (الغزالی) اور بقول زجاج یہ مفہی بھی ہیں کہ وہ ہر چیز پر قدرت و نگاہ رکھنے والا ہے۔ قرآن کریم میں ہے۔ وَ كَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ شَيْءٍ مُّقِيتًا (النساء ع ۱۱ ب ۵) اور اللَّهُ تَعَالَى ہر چیز پر نگہبان ہے  
قاضی سلیمان منصور پوری صاحب شرح اسماء الحشی صفحہ ۹۰ پر لکھتے ہیں ”المقیت وہ ہے جو جملہ قوائے بدن کو تو انہی دیتا ہے۔ مقیت وہ ہے جو قوائے روحانی کو غذا بخشا ہے۔ مقیت وہ ہے کہ نباتات و جمادات و حیوانات، جن و ملک اپنی اپنی ساخت اور اقتداء فطرت کے مطابق اس کی روزی سے بل رہے، بڑھ رہے اور نشوونما پار ہے ہیں۔“

## ﴿٤١﴾ الْحَسِيبُ (کافی ہونے والا)

ہر ایک چیز کے لئے (الغزالی)۔ یا تمام اجزاء اور ان کی مقدار سے بخوبی آگاہ اور بغیر (تخمینہ لگائے و) حساب کے۔ (بیہقی)۔

## ﴿٤٢﴾ الْجَلِيلُ (بزرگی والا)

اس کی صفات بزرگانہ ہیں۔ شلبا دشائحت، پاکیزگی، علم و قدرت وغیرہ (الغزالی)

### ﴿۲۳﴾ الْكَرِيمُ (بڑا بزرگ اور سخنی)

جو با وجود قدرت کے معاف کرے، جو ہمیشہ وفا کرے اور امید سے بڑھ کر دے۔  
ماں گئے سے راضی ہو، اگر کسی اور سے مانگا جائے تو ناراضی ہو۔ دنیا میں گناہ گاروں کی ان کے  
گناہوں پر گرفت نہ کرے۔ اس کی طرف رجوع کرنے والوں کو تمام سفارشیوں اور  
وسلیوں سے بے نیاز کر دے۔ (الغزالی)۔

### ﴿۲۴﴾ الْرَّقِيبُ (نگہبان)

جس کی نگہبانی سے کوئی چیز باہر نہ ہو (الزجاج)

### ﴿۲۵﴾ الْمُجِيبُ (دعا قبول کرنے والا)

جو سائل کی مدد کرے، پکارنے والوں کو جواب دے، حاجتمندوں کی ضروریات کو  
نہ صرف پورا کرے بلکہ پکارنے سے پیشتر انعامات کی بارش سے نواز تارتہ ہے۔ اور دعاء سے  
پہلے نواز شیں کرتا ہے۔ یہ شان صرف ایک اللہ کی ہے جو بندوں کی ضروریات کو ان کے  
سوال کرنے سے پیش تر جانتا ہے۔ (الغزالی)۔

### ﴿۲۶﴾ الْوَاسِعُ (کشادہ و وسیع)

جس کی جود و سخا مخلوق کے اندازوں سے کہیں بڑھ کر ہے اور اس کی رحمت و علم ہر  
چیز پر محیط ہے اور اس کا رزق سب کے لئے کافی ہے۔ (بیهقی) - قاضی محمد سلیمان مصوّر  
(پوری)

## ﴿٢٧﴾ الْحَكِيمُ (داناؤینا)

حکمت والا اور ہر بہتر چیز کو سب سے بہتر انداز میں سمجھنے والا۔ اس کی ذات اور صفات بے شل ہیں، جس کی پوری معرفت بھی اس کے سوا کسی کو نہیں۔ (الغزالی) حکیم بمعنی حکم کے بھی ہے جس کی تفصیل گرچکی مگر اسم حکم میں زائد فائدہ یہ ہے کہ ہر چیز کو ثابت کرنے والا اور خوبصورت بنانے والا ہے۔

## ﴿٢٨﴾ الْوَدُودُ (دوست۔ بھلانی چانہنے والا)

جو اپنے بندوں کے اعمال سے خوش ہوتا ہے اور ان کی وجہ سے ان کے ساتھ بھلانیاں کرتا ہے اور ان کی تعریف کرے اور مخلوق میں ان کے دوست بنائے۔ اپنے بندوں پر اتنے احسانات اور انعامات کرے کہ وہ اسے اپنا دوست سمجھیں اور اس کی حمد کریں۔ (بیهقی)

## ﴿٢٩﴾ الْمَجِيدُ (بڑی شان والا)

جس کی ذات بلند، شان، صفات باشرف، کام سب عمدہ، انعامات اور ذات بے مثل ہیں۔ (الغزالی والبوینی)

## ﴿٥٠﴾ الْبَاعِثُ (اٹھانے والا)

موجودات کو عدم سے وجود میں لانے والا، انسانوں کو قبروں سے اٹھانے والا، سوئے ہوؤں کو نیند سے جگانے والا، غافلوں کو غفلت سے اٹھانے والا اور مخلوق کی ہدایت کے لئے انبیاء و رسل کو سمجھنے والا۔ (الزجاج و الغزالی والمنصور پوری)۔

## ۵۱) ﴿الشَّهِيدُ﴾ (گواہ)

جو ہر چیز پر گواہ اور ان پر مطلع ہو، جس کی مخلوق کو دہاں بغیر حاضری کے اطلاع نہ ہو سکے۔ (البیهقی)

## ۵۲) ﴿الْحَقُّ﴾ (سچا اور ثابت)

جیسے کہا جاتا ہے کہ حقیقت الشیء احقة حقاً تبینت کوہ و وجودہ۔ یعنی اس کے وجود اور (ثابت) ہونے کا یقین کیا کہ اللہ تعالیٰ حق ہے۔ یعنی یقیناً موجود ہے۔ (الرجاج) اور الحق کے مقابلے میں باطل ہے۔ اس لئے اللہ کے سوا ہر معبود اور اس کے حکم کے مقابلے میں ہر حکم باطل ہے۔ (الغزالی)

## ۵۳) ﴿الْوَكِيلُ﴾ (کار ساز)

جس کے حوالے تمام کام کئے جائیں۔ اس عقیدے کے تحت کہ تمام مخلوق کا وہی مالک ہے اور تمام کام اس کی قدرت میں ہیں نہ کہ کسی اور کے ہاتھ میں۔ (البیهقی)

## ۵۴) ﴿الْقَوِيُّ﴾ (طااقت ور)

جس کی طاقت پوری اور کامل ہو۔ (الرجاج) کسی حال میں بھی اس پر عاجزی نہ آئے۔ (البیهقی)

## ۵۵) ﴿الْمَتِينُ﴾ (زبردست قوت والا)

جس کی قوت و قدرت کی کوئی انتہاء ہو۔ (الرجاج) جس میں کبھی بھی نقص

اور تغیر واقع نہ ہو۔ (البیهقی)

## ﴿۵۶﴾ الْوَلِیٌّ (دوست۔ مددگار)

جو اپنے دوستوں کی مدد کرے اور دشمنوں کا قلع قمع کرے۔

## ﴿۵۷﴾ الْحَمِیدُ (تعریف کیا گیا)

جس کی حمد و شانہ ہر زبان پر ہر حال میں ہو۔ (الزجاج) جو سب سے پہلے اپنی حمد خود کرنے والا ہے۔ (الفزانی)۔

## ﴿۵۸﴾ الْمُحْصِیٌ (گنتی کرنے والا)

جس سے کوئی چیز گشیدہ نہ ہو، جس کے واسطے ہر چیز کی حد اور عدد معلوم ہو (الفزانی)

## ﴿۵۹﴾ الْمُبْدِیٌ (پہلے پہل پیدا کرنے والا)

وہ ہر چیز کا موجہ ہے یعنی نہ کسی اور کی صنعت (وحرفت) نقل کرنے والا۔ (الزجاج والفزانی)

## ﴿۶۰﴾ الْمُعِیدُ (دوبارہ پیدا کرنے والا)

یعنی قیامت کے دن حساب و کتاب کے لئے دوبارہ پیدا کرنے والا۔ (الزجاج والفزانی)

## ﴿۶۱﴾ الْمُحْییٌ (زندہ کرنے والا)

جس نے خلق میں زندگی پیدا کی۔ ان کو زندہ کیا یا مردہ زمین کو آباد کر کے زندہ کیا  
(الزجاج) اور مردہ قلوب کو دین (کی روشنی) سے روشن کیا۔ (البیهقی)

### ﴿٦٢﴾ الْمَمِيتُ (مارنے والا)

خلوق سے زندگی چھین کر موت دینے والا۔ اس نام میں زندہ کرنے والی صفت کی طرح مدح شامل ہے۔ کیونکہ اسی کے ہاتھ میں زندگی اور موت ہے نہ کسی اور کے ہاتھ میں (البیهقی) اسی نے زندگی اور موت کو پیدا کیا ہے۔ (الزجاج)۔

### ﴿٦٣﴾ الْحَيُّ (سد ازندہ رہنے والا)

ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا (الزجاج)۔ اسکی زندگی ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ کیلئے موت سے پاک ہے۔

### ﴿٦٤﴾ الْقَيُّومُ (ہمیشہ قائم)

ہمیشہ سے قائم ہے (ممکن) بغیر کسی فنا اور زوال کے۔ اس کی قدرت سے پوری عالم کا قیام ہے۔

### ﴿٦٥﴾ الْوَاحِدُ (پانے والا)

ہر چیز کو پانے والا۔ کوئی چیز اس سے او جمل نہیں۔ (الغزالی) کسی بھی چیز کے لئے کسی کا محتاج نہیں۔ (الزجاج)

### ﴿٦٦﴾ الْمَاجِدُ (برے شرف والا)

المَاجِدُ بھی الجید کے ہی ہم معنی ہے لیکن اس میں مبالغہ کے معنی زیادہ ہیں۔  
 (الْرِجَانُ وَالغَرَائِلُ)۔

## ﴿۲۷﴾ الْوَاحِدُ (یکتا و یگانہ، اکیلا)

جو اپنی ذات و صفات میں یکتا ہو بغیر اجزا اور شرکاء کے۔ دوسروں کے شریک بھی  
 ہیں۔ اور ان کے اجزاء بھی ہیں (الْرِجَانُ)

## ﴿۲۸﴾ الْصَّمَدُ (بے نیاز، داتا)

یہ کہ تمام حاجتوں میں اس کی محتاجی ہو اور تمام ضروریات میں اس کی طرف  
 رجوع کیا جائے۔ (الغزالی)

## ﴿۲۹﴾ الْقَادِرُ (قدرت رکھنے والا)

قادر وہ ذات ہے کہ جس کا حکم بغیر کسی واسطے کے نافذ ہو اور اس کے نفاذ میں وہ  
 عاجز و بے بس نہ ہو۔ (الْرِجَانُ) جو چاہے کرنے اور نہ چاہے تو نہ کرے۔ اس پر کسی کا زور  
 نہیں، نہ کسی کام کے کرنے پر مجبور ہے۔

## ﴿۳۰﴾ الْمُقْتَدِرُ (مکمل قدرت رکھنے والا)

جس کی قدرت سے کوئی چیز باہر نہ ہو۔ ہر کام میں اپنی قدرت و طاقت دکھانے  
 والا اور جو کام نہیں کرتا (تو بھی کسی وجہ سے نہیں بلکہ) اگر چاہے تو کر سکتا ہے۔ (السیھقی)  
 لفظ میں (حروف کی) زیادتی معنی میں زیادتی پر دلالت کرتی ہے۔

## ﴿١٧-٢﴾ المُقْدِمُ . المُؤَخِّرُ

(آگے کرنے والا۔ پیچھے کرنے والا)

شان اور شرف میں، علم و عمل میں، دولت و عزت میں اپنے خاص بندوں کو قریب کرے اور دشمنوں کو دور کرے۔ جسے چاہے ہمیشہ کے لئے یا بالفعل آگے کرے اور جسے چاہے پیچھے کر دے۔ ان سب باقول میں اس کی حکمت کار فرمائے۔ اللہ تعالیٰ نے جسے آگے کیا وہ ہمیشہ آگے اور جسے پیچھے کیا وہ ہمیشہ پیچھے رہے گا۔ (الرجاج والغزال والبوئی)

## ﴿٢٨-٣﴾ الْأَوَّلُ . وَالْآخِرُ

(سب سے پہلے۔ سب کے بعد)

ہر موجود چیز کے وجود سے پیشتر اس کا وجود تھا اور ہر موجود چیز معدوم ہو جائے گی مگر وہ موجود رہے گا۔ مکملوٰہ ص ۲۱۱ میں بحوالہ ابو اودہ، ترمذی، ابن ماجہ رسول اللہ ﷺ کی دعا ہے۔ ”انت الاول فليس بذلك شيء و انت الآخر فليس بعده شيء“۔ اے اللہ تو سب سے پہلے ہے، تجھ سے پہلے کوئی چیز نہیں اور تو سب سے بعد میں ہے اور تیرے بعد کوئی چیز نہیں (الرجاج)۔

## ﴿٢٥﴾ الظَّاهِرُ (سب سے ظاہر)

اہل فہم والل علم کے آگے دلائل و برائین سے، وحدانیت کی نشانیوں کے ساتھ ظہور بمعنی علوکے بھی ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہے ”ظہر فلان فوق السطح اذاعلا“ فلاں ظاہر ہوا یعنی بلند و بالا ہوا۔ اس معنی میں مذکورہ دعا کا بقیہ حصہ بھی تقویت فراہم کرتا ہے۔

”انت الظاهر فليس فوق شئ و انت الباطن فليس دونك شئ“ - توب سے بلند ہے تمھے سے بلند کوئی چیز نہیں اور توب سے پوشیدہ ہے، تمھے سے درے بھی کوئی چیز نہیں  
-(الرجاج)

## ﴿٦﴾ الْبَاطِنُ (سب سے پوشیدہ)

کوئی اس کی ذات کا اور اس کی نہیں کر سکتا بلکہ اس کی قدرت کی نشانیوں سے اس کو پیچانا جائے اور اس کا یقین رکھا جائے۔ (البیهقی) نیز یعنی ہر غیب و باطن کو جانے والا جیسے کہا جاتا ہے۔ ”بطن فلانا و خبرته اذ اعرفت باطنه و ظاهره“ - اس کے ظاہر و باطن کو جانا، اور اللہ تعالیٰ تمام ظاہری اور باطنی امور کو جانے والے ہیں۔ (الرجاج)

## ﴿٧﴾ الْوَالِيُّ (مالک)

تمام اشیاء کا مالک اور اپنی مرضی سے ان میں تصرف کرنے والا اور اس کی تدبیر کرنے والا۔ (الرجاج والبیهقی والمنصور بوری اور اسماء الحسنی مصنفہ محمد دردیش)۔

## ﴿٨﴾ الْمُتَعَالِيُّ (انتہائی بلند)

مبالغہ کے معنوں میں ہے۔ (الرجاج) ساتوں آسمانوں اور عرش سے بھی بلند ہے جیسے قرآن کریم اور احادیث مبارکہ سے ثابت ہے۔ (اس ضمن میں ہماری کتاب ”توحید خالص“ کا مطالعہ مفید رہے گا)۔ اپنی شان کے لحاظ سے ان تمام چیزوں سے پاک اور بلند ہے جو مخلوق سے منسوب ہیں۔ (البیهقی)

## ﴿٩﴾ الْبَرُّ (نیکی و بھلائی کرنے والا)

اپنی تمام مخلوقات سے بھلائی کرنے والا۔ ان کے لئے کسی بھی پریشانی کا ارادہ نہیں کرتا۔ انسانوں کے کتنے ہی گناہوں سے درگزر فرماتا ہے۔ نیکی کے ثواب کو بڑھاتا ہے۔ اپنے مقرب بندوں کو دوستی اور عبادت کے لئے مخصوص فرماتا ہے۔ ساری مخلوق کو رزق دینے میں مہربان ہے۔ کسی کے ساتھ بغل نہیں کرتا۔ (البیهقی)

## ﴿٨٠﴾ التَّوَابُ (توبہ قبول کرنے والا)

جو بندہ بھی اپنے گناہوں پر نادم ہو کر اس کے احکام کی ابتلائی کی طرف رجوع کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ بھی اپنی رحمت کے ساتھ اس کی طرف رجوع فرماتے ہیں۔ جو وعدے بھی اپنے بندوں سے کئے ہیں ان سے محروم نہیں رکھتا۔ نہ صرف توبہ قبول کرتا ہے بلکہ خود بندے کو توبہ کی توفیق دیتا ہے جیسے فرمایا۔ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِتُؤْتُوا (التوبہ ع ۱۴ پ ۱۱)

ان کی طرف رحمت سے متوجہ ہوا تاکہ وہ توبہ کریں۔

## ﴿٨١﴾ الْمُنْتَقِمُ (بدلہ لینے والا)

جو سرکش اور نافرمانوں کی کر توزدے اور سخت عذاب کرے، لیکن مهلت دینے اور ڈرانے وغیرہ کے بعد، تاکہ ان کو سوچنے کا موقعہ ملے۔ اور شاید کہ وہ رجوع کریں لیکن جو اللہ کی طرف رجوع نہ کرے تو پھر اس کے لئے سخت عذاب ہے۔ (الغزالی) وہ ہر ایک کو عذاب قوت برداشت کے مطابق کرتا ہے۔ (البیهقی)

## ﴿٨٢﴾ الْعَفْوُ (درگزر کرنے والا)

گناہوں اور برایوں کو مٹانے والا۔ یہ لفظ معنی کے لحاظ سے الغفور سے زیادہ

مبالغہ والا ہے۔ کیونکہ غور میں ذہانپنے کے معنی ہیں اور اس میں بالکل مٹانے کے۔  
 (الغزالی) کہا جاتا ہے: عفی عنہ ذنبہ ترك العقوبة عليه۔ یعنی اللہ تعالیٰ گناہوں کے باوجود  
 مذابنہ کرنے والا بھی ہے۔ (الرجاج)

## ﴿٨٣﴾ الرَّءُوفُ (شفقت کرنے والا)

رجم سے زیادہ مبالغہ والا ہے یعنی انتہائی مہربانی اور رحمت والا۔ (الرجاج) اس کی  
 بڑی مہربانی یہ ہے کہ طاقت سے زیادہ کسی پر بھی عبادت کا وزن نہیں رکھتا۔ بلکہ یہاں اور  
 مسافروں سے زی کرتا ہے۔ (البیهقی)

## ﴿٨٤﴾ مَالِكُ الْمُلْكُ (سلطنت و بادشاہت کا مالک)

جس کو چاہے دے دے، جس سے چاہے چھین لے۔ بادشاہوں کا بادشاہ جن کو وہ  
 اپنے امر و نہی سے چلاتا ہے۔ (الرجاج) جس طرح چاہے اپنے ملک میں اپنی مرضی چلائے،  
 معدوم کرے، فنا کرے یا باتی رکھے۔ (الغزالی)

## ﴿٨٥﴾ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ

(بزرگی والا اور سخاوت والا)

جو ہر بھلائی اور شرف کمال کا مستحق ہے۔ ہر عزت اور سخاوت بھی اس سے ملنے  
 والی ہے۔ اگر کوئی مخلوق کسی کو عزت دے یا اس کے ساتھ سخاوت سے کرے تو وہ بھی اس  
 کے حکم سے ہے۔ اس کی سخاوت اپنی مخلوق پر بے انتہا ہے۔ (الغزالی) یہ اس کی شان ہے  
 کہ اس کی بڑائی اور بادشاہی کے سامنے اس کی بیہت سے (خوبزدہ ہو کر) رہا جائے اور اس کی

شان کے مطابق اس کی تعظیم کی جائے۔ وہ اپنی مخلوق کیلئے ایسا رب ہے جس کی تعظیم و تکریم کرنا مخلوق پر واجب ہے اور یہ حق کسی اور کا نہیں ہے کیونکہ وہ وحده لا شریک لہ ہے۔ (البیهقی)

## ﴿۸۶﴾ الْمُقِسْطُ (النصاف کرنے والا)

مظلوم کو ظالم سے اس کے حقوق دلوائے۔ اپنے تمام فیصلوں میں مخلوق کے ساتھ انصاف کرنے والا۔ اس کے انصاف کا یہ کمال ہے کہ وہ بعض اوقات ظالم اور مظلوم دونوں کو راضی کرتا ہے۔ انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ قیامت میں مظلوم کو (ظالم کے) ظلم کے بد لے میں ظالم کی نیکیاں دی جائیں گی۔ اور مظلوم کے گناہ ظالم کو دیے جائیں گے۔ مظلوم کو جنت کے بیٹھے و محل دکھائے جائیں گے اور اس سے کہا جائے گا کہ ان کی قیمت یہ ہے کہ تو گناہ گار کو معاف کر دے پھر وہ مظلوم شخص ظالم کو معاف کر دے گا اور جنت میں ظالم کو اپنے ساتھ لے جائے گا (الدر المنشور ص ۲۶۱ ج ۳ بحوالہ ابو یعلی وغیرہ) اس قسم کا انصاف صرف رب العالمین کی ذات ہی کر سکتی ہے (الغزالی)۔

## ﴿۸۷﴾ الْجَامِعُ (جمع کرنے والا)

قیامت کے دن مخلوقات کو حساب کیلئے جمع کرنے والا (الزجاج) مختلف انسانوں کو زمین میں، اور زمین و آسمان میں موجود مختلف چیزوں کو مثلاً ستارے، ہوا، دنیا، حیوان، نباتات، اور معدنیات جو رنگ و بو میں اور صورت، وصف و ذوق میں باہم مختلف ہیں، انسانی جسم کی ہڈیوں، گوشت پوسٹ، خون و غلط کو جمع کرنے والا ہے۔ اسی طرح مختلف اشیاء کا جمع فرمانا جو باہم ایک دوسرے کی مدد ہیں۔ جیسا کہ گری اور سردی، خشکی و تری وغیرہ۔ (الغزالی)

## ﴿٨٨﴾ الْغَنِيُّ (بے پرواہ)

ساری مخلوق سے اپنی قدرت کی بناء پر بے پرواہ اور بے نیاز۔ سب اسی کے محتاج  
ہیں۔ (الرجان)

## ﴿٨٩﴾ الْمُغْنِيُّ (بے پرواہ کرنے والا)

جس کو چاہے رزق دے، نعمتوں سے نوازے اور دوسروں کی محتاجی سے بچائے۔  
(الرجان والبیهقی)۔

## ﴿٩٠﴾ الْمَانِعُ (روکنے والا)

جس کو چاہے روک دے۔ کسی بھی چیز سے اس کا روکنا حکمت سے خالی نہیں  
(الرجان) دین و دنیا میں ہلاکت اور نقصان کے اسباب کو وہی روکنے والا ہے۔ (الغزالی)

## ﴿٩١﴾ الْضَّارُ . الْنَّافِعُ

(نقصان پہنچانے والا۔ نفع دینے والا)

ان دونوں ناموں کو ساتھ ذکر کرنے کا مقصد یہ ہے کہ دونوں مل کر مکمل معنی ادا  
کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہی نفع یا نقصان دینے والا ہے۔ یہ اس کی کامل قدرت پر دلالت کرتے  
ہیں اور حکمت پر بھی۔ سب اچھائیاں اور برائیاں اس کے ہاتھ میں ہیں۔ وہ تمام بھلاکیوں کا  
مبوب اسباب اور برائیوں کو دفع کرنے والا ہے۔ (الرجان) کسی سے بھی نفع یا نقصان ہو  
یا سب اس کی مشیت کے تحت ہوتا ہے۔

## ۹۳ ﴿ ﺍلنُّورُ (روشن)

اس کی توحید کے دلائل بالکل روشن و عیان ہیں۔ (الزجاج) وہی ہر چیز کو ظاہر کرنے والا ہے۔ (الغزالی) کیونکہ اس کے بتانے بغیر کوئی بھی کسی چیز کو سمجھ نہیں سکتا۔ اس کا ادراک نہیں کر سکتا۔ اگر وہ آسانی نہ کرے تو کوئی بھی اپنے مقصد کے حصول میں کامیاب نہ ہو۔ عقل اور حواس خسر سب اس کے پیدا کر دے اور عطا کر دے ہیں۔ (البیهقی)

## ۹۴ ﴿ ﺍلَّبْدِيعُ (بے مثال)

جو اپنی ذات و صفات میں بے شل ہے۔ (الغزالی) اور وہی بے مثال پیدا کرنے والا ہے۔ وہ اکیلا اپنے خاص علم اور قدرت سے پیدا کرنے والا ہے۔ (البیهقی)

## ۹۵ ﴿ ﺍلَّهَادِيُّ (راستہ بتانے والا)

نجات اور اپنی معرفت کی راہ بتلانے والا۔ تمام مخلوقات کو اپنی حاجات اور ضروریات پوری کرنے کی راہ دکھانے والا۔ (البیهقی والزجاج والغزالی)

## ۹۶ ﴿ ﺍلَّبَاقِيُّ (باقی رہنے والا)

ہمیشہ باقی رہنے والا۔ باقی سب مخلوق کو فنا ہونا ہے۔ (البیهقی)

## ۹۷ ﴿ ﺍلَّوَارِثُ (حقیقی وارث ہونے والا)

باقی تمام وارث مال و اولاد فنا ہونے والے ہیں۔ بادشاہ، نواب، سرمایہ دار، وڈیرے، زمیندار، دولتمند سب قابلی ہیں۔ ان کی وراثت عارضی ہے۔ بالآخر تمام چیزوں کا

دارث وہی ہے جو ہمیشہ باقی رہنے والا ہے۔ (الزجاج والغزال والبیهقی)

## ﴿٩٨﴾ الرشید (سید ھی راہ والا)

جس کے تمام کام اور حکم رشد اور ہدایت پر مبنی ہیں۔ قرآن کریم میں ہے۔ ان رَبِّیْ عَلَیْ صِرَاطِ مُسْتَقِیْم (ہود ع ۵ ب ۱۲) بیٹھ میر ارب سید ھی راہ پر ہے۔ یعنی فعیل بمعنی فاعل کے بھی ہیں اور بمعنی مفعول کے بھی ہیں۔ وہ ہی مرشد اور سب کو راستہ دکھانے والا ہے۔ عام مخلوق، انسان، جن، حیوان، پرندو چرند اور حشرات الارض وغیرہ کو اپنی زندگی کی ضروریات کے لئے اور مسلمانوں کو جنت اور ثواب کے حصول کے لئے راہ بتلانے والا۔ (الزجاج) یہ سب وہ اپنے علم سے کرتا ہے نہ کہ کسی سے صلاح و مشورہ یا تجویز درہنمائی حاصل کرنے کے بعد۔ تعالیٰ اللہ عن ذالک علوًا کبیراً۔ (الغزال)

## ﴿٩٩﴾ الصبور (صبر کرنے والا)

گناہ گاروں کو مہلت دینے والا اور عذاب کرنے میں جلدی نہ کرنے والا (البیهقی و الغزال)۔

## ناظرین

ان کے علاوہ مگر اسماء مبارکہ بھی ہیں جو المام بیہقی نے اپنی کتاب الاسماء والصفات ص ۵۰۲ میں اور شرح اسماء الحسنی بیام الموضع للطريق و الفسطاط للتحقيق مصنفہ محی الدین ابوالعباس احمد بن علی البونی القریشی وغیرہ میں دیکھنے چاہئیں۔ ان تمام ناموں سے دعائیں گی جا سکتی ہے جس نام کا بھی مطلب سے تعلق ہو، اس کے وسیلے سے مانگا جائے۔ مثلاً رزق کے لئے یا رزاق گناہ بخشوانے کے لئے یا غفار یا غفور، رہنمائی کے لئے یا رسیدیا ہادی۔ مظلومیت کی حالت میں یا قہار یا جبار یا مقتطع۔ علم کی طلب کے لئے یا علیم عزت مانگنے کے لئے یا معز، امن کی طلب کے لئے یا سلام یا مؤمن علی هذا القیاس تمام ناموں کو استعمال کر کے بندہ اپنے مالک سے دعا مانگ سکتا ہے۔

تمت بالخیر

## بسم الله الرحمن الرحيم

دین کی اشاعت میں حصہ لیجئے اور دامگی اجر حاصل کرتے رہیے۔

رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے:- نضر اللہ امرأ سمع مقالتی فواعها ثم بلغها یعنی: اللہ تعالیٰ اس شخص کو تروتازہ اور خوش و خرم رکھے، جو میری بات (حدیث، فرمان، حکم، کوئی مسئلہ وغیرہ) نے پھر اسے اچھی طرح یاد (محفوظ) کر لے، اس کے بعد دوسرے لوگوں تک پہنچادے۔

غور کیجئے ایک طرف یہ بشارت عظیٰ ہے تو دوسری طرف کفر، الحاد، شرک و باطل، فتن و فجور، بے حیائی، بے غیرتی، بے راہ روی، بے دینی، بد عقیدگی اور جھوٹی و بے اصل باتوں کو پرنٹ میڈیا ایلکٹر انک میڈیا اور دیگر تمام ذرائع ابلاغ بڑے شدومد سے نشر و شائع کر رہے ہیں جس کے نتیجے میں عقاائد میں رگڑا، حلال و حرام میں تیزی کا خاتمه اور رچ اور جھوٹ کی پہچان ختم ہوتی جا رہی ہے۔ بیچاری موجودہ نسل گفتار و کردار، اخلاق و اطوار الغرض ہر لحاظ سے روز بروز پختی، تزیلی اور انحطاط کا شکار ہے۔ اس زوال پذیر معاشرے کی اصلاح کے لئے دعوت و تبلیغ کے کام کی جتنی اہمیت آج ہے شاید اس سے پہلے نہ ہو۔

جبیسا کہ آپ بخوبی جانتے ہیں کہ نشر و اشاعت کے کاموں میں مادی و سماں بڑی اہمیت کے حامل ہوتے ہیں اس لئے آپ سے اپیل ہے کہ اس کا خیر میں داسے، درے، قدرے، سخن ضرور حصہ لیں اور آپ ﷺ کی بشارت کے مصدق بن جائیں۔ نیز یہ آپ کے لئے بہترین صدقہ جاریہ بھی ہے۔ حسب فرمان رسول ﷺ اذا مات الانسان انقطع عنه عمله الا من ثلات اشياء یعنی انسان جب فوت ہو جاتا ہے تو اعمال نامہ بند ہو جاتا ہے سوائے تین قسم کے آدمیوں کے (۱) صدقہ جاریہ کرنے والا۔ (۲) علم نافع سکھانے والا۔ (۳) اور نیک اولاد چھوڑنے والا۔

اس طرح آپ دوسری قسم میں بھی شامل ہو سکتے ہیں جو نکل آپ کے تعاون سے مرتب کئے ہوئے علمی ذخیرے سے جب تک لوگ مستفید و فیضیاب ہوتے رہیں گے، ان شاء اللہ آپ کا اعمال نامہ نیکیوں سے پُر ہو تا رہے گا۔

الطبعة  
(١)



كتب الجاليات

١٤٣  
١٥

# شرح أسماء

الرسني

تأليف

سيد أبو محمد بدیع الدین شاہ الرشیدی

٩٣٦٧ - X - 8 - 8086 - 0966

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالسلی  
ص. ب ١٤١٩٢١ الرياض ١١٤٢١ هاتف: ٢٤١٤٤٨٨ - ٢٤١٠٦١٥ تجويلة ناسوخ ٢٢٢

اردو

٠٣٠١٢٣٢